
《續高僧傳》研讀班
中央研究院歷史語言研究所

古今論衡 第 45 期  2025.12

《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十三）

〈釋法朗傳〉、〈釋曇遂傳〉、〈釋曇觀傳〉、

〈釋靈達傳〉、〈釋僧昕傳〉

興聖寺藏《續高僧傳》卷二六〈釋法朗傳〉



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

206

〈釋法朗傳〉、〈釋曇遂傳〉主譯者：吳國聖

譯注範圍：卷 28，感通下・隋京師勝光寺釋法朗傳二十四／隋京師真寂寺釋曇遂傳二

十五

譯注底本：中華書局郭紹林點校本（2016年重印版），頁 1108-1110

隋京師勝光寺〈1〉釋法朗傳二十四

【注釋】

〈1〉 勝光寺：位於隋代首都大興城（即唐代長安城，屬今陝西西安市），為隋文帝

為其四子所建立。隋煬帝大業元年（605），改為文帝別廟。唐武德元年（618）
改為證果尼寺，儀鳳二年（677）改為〔大〕開業寺。參考小野勝年，《中国隋
唐長安．寺院史料集成 史料篇》，頁 177-179, 393；李芳民，《唐五代佛寺輯
考》，頁 8。另見李志鴻、曾堯民主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（八）〈釋
道英傳〉〉，頁 125，注 21；林聖智主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）
〈釋明誕傳〉〉，頁 147，注 9。

〈2〉 蒲州：古有「蒲阪」，傳為舜帝之都。秦在今山西夏縣北置蒲阪縣，北魏延和

元年（432）置泰州。晉將蒲阪移治於今山西省永濟市西南一帶。北周明帝二
年（558）改泰州為蒲州，治蒲阪縣（今山西永濟市西南蒲州鎮西南之蒲州故
城）。隋大業三年（607）罷州，改為河東郡，義寧元年（617，大業十三年）復
為蒲州。參見牟發松、毋有江、魏俊傑，《中國行政區劃通史．十六國北朝

卷》，頁 938-939；施和金，《中國行政區劃通史．隋代卷》，頁 329-332。另參
李志鴻、曾堯民主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（八）〈釋道英傳〉〉，頁

122，注 1。

○原文一

釋法朗，蒲州〈2〉人。學涉三
藏，偏鏡〈3〉毗尼〈4〉。開割
〈5〉篇聚〈6〉，不阻名問〈7〉。
加復器用平直，無受輕陵，决

斷〈8〉剛正，未私強禦〈9〉。
後住勝光，披究〈10〉律典。經
其房戶，莫不懍然。

●譯文一

釋法朗，蒲州人。學問涉及經、律、論三藏，其

中特別鑒察律學。分解具足戒之篇聚，不受世間

的聲名或評價所影響。又其器量才幹正直，不接

受（或不受到）輕薄與欺凌，決定與判斷均剛直

方正，不徇私偏袒有權勢的人。之後法朗住錫於

勝光寺，分析研究律典。行經其房門外的人，沒

有不心生敬畏的。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

207

〈3〉 偏鏡：「鏡」字在《續高僧傳》中用於動詞時，指「明察、審辨、鑒察」之意。

如卷二四〈護法下．釋智實傳〉：「自《涅槃》、《攝論》、《俱舍》、《毘曇》，皆鏡

其深義，開其關鑰。」（T50n2060_024：0634c14-15）「鏡」、「鑒」二字於古書
中經常通假（《古代漢語通假字大字典》，頁 912），故「偏鏡」應意同「偏鑒」，
為「特別審辨、鑒察某項事物」之意。如《宋書．王僧達傳》「而有志於學，無

獨見之敏，有務在身，無偏鑒之識，固不足建言世治，備辨時宜。」

〈4〉 毗尼，為梵語 vinaya的音譯之一，又作毗奈耶、鼻奈耶、鼻那夜，為三藏中之

「律藏」，見吳汝鈞編，《佛教思想大辭典》，頁 335。本段所稱「偏鏡毗尼」，當
述語「鏡」與賓語「律」結合時，表示「鑒察律典」之義。如《續高僧傳》卷二

○〈習禪六．釋惠祥傳〉「進具聽律，鏡其文理。」（T50n2060_020：0597c28-

29）指鑒察律典的文詞與道理。

〈5〉 開割：割，【郭】【宋】【磧】「剖」，其餘【剛】「 」【興】「 」【初】【再】【趙】

「 」【宮】「 」均作「 」（割）。且後世引用本傳的文獻，如參校文獻三之

宋本中亦作「割」字，應較接近原初寫法。【郭】失校，應據古寫經與早期刊本

改正。字形「 」屢見於唐代寫經及碑銘，如敦煌文書 BD42〈金剛般若波羅
蜜經〉「 」、P. 3906〈碎金〉「 」等。見黃征，《敦煌俗字典》，頁 240。又如
唐開元十五年（727）〈唐并州陽曲縣主簿朱行斌墓誌銘〉作「 」、唐元和二年

（807）〈昭成寺尼大徳三乗墓誌銘〉作「 」（皆引自京都大學人文科學研究所

藏拓片）。據遼代《龍龕手鑑》，明記「 」字為「割」字之另一寫法，見遼．

釋行均，《龍龕手鑑．刀部》，葉 34。綜合以上討論，此處不從郭本「剖」，而
應正之為「割」字。「開割」一詞罕見於文獻，此處為處理「篇聚」之動詞，推

測為「劃分、分解」之意。

〈6〉 篇聚：指比丘、比丘尼具足戒之兩種分類法，有「篇門」與「聚門」之別。「篇

門」係依所犯之罪果，區別為五篇：①波羅夷、②僧殘、③波逸提、④提舍
尼、⑤突吉羅。「聚門」則類集其罪性，依不同的律學觀點，而有六聚、七聚、
八聚，或九聚等不同分類。文獻上較常見者為「七聚」，其內容為：①波羅夷
（pārājika）、②僧殘（saṃghāvaśeṣa）、③偷蘭遮（sthūlātyaya/thūlaccaya）、④波
逸提（pāyattika/pācittika）、⑤提舍尼（pratideśanīya）、⑥突吉羅（duṣkṛta/

dukkaṭa）、⑦惡說（durbhāṣita）。除此之外，還有其他種類的「七聚」分法。

（《佛教大辭典》，頁 1322, 1166, 1113, 7218；《佛光大辭典增訂版》，頁 7685,

4214, 4211, 4950, 5533）本傳中提到釋法朗「開割篇聚」，表示其自有一套對篇
聚分類的看法，與前人有別。

〈7〉 不阻名問：問，【郭】【宮】【宋】【磧】「聞」，【剛】【興】【初】【再】【趙】「問」。

《正字通．耳部》歸納「聞」字「與『問』通」（明．張自烈，《正字通》卷八，



葉 98），二字於古籍中常相互通用。故「名問」同「名聞」，即世間的名聲、名
望、評價之意。例如北齊．顏之推《顏氏家訓》「近有學士，名問甚高」。（北

齊．顏之推撰，王利器集解，《顏氏家訓集解》卷六，頁 406）不阻，意即「不
能/不會阻擋」。古代漢語在「不阻」（否定詞＋動詞）後方所加名詞，一般做為

整個動賓子句的賓語。如唐．圓仁，《入唐求法巡禮行記》卷四：「見他慇重，

不阻其情也。」（B18n0095_004：0105b11）「不阻」還可加上介賓短語（介詞
＋賓語），作為補語。例如唐．盧文紀〈陳政事疏〉：「倘不阻於奏陳，庶漸臻

於理體。」（《全唐文》卷八五五，頁 8976）然而，「不阻」之後的介賓短語，
有時為保持對偶句或駢文（四字、六字一句）的節律與體例，會省略部分虛詞

或語法成分，如《續高僧傳》卷二三〈護法上．釋靜藹傳〉：「百僚近臣，代之

戰慄，而神氣自若，不阻素風。」（T50n2060_023：0626c10-11）「不阻素風」
意即「對其清純的風格沒有影響」。唐．玄奘譯，唐．辯機撰，《大唐西域記》

卷八〈摩揭陀國上〉：「南印度有外道，探 索隱，窮幽洞微。聞護法高名，起

我慢深嫉。不阻山川，擊鼓求論。」（T51n2087_008：0914c9-11）「不阻山川」
並非字面的「不阻擋山川」，而是「不阻於山川」（不受山川阻礙）。是故，本

文之「不阻名問」一句，應係「不阻於名問」省略介詞「於」字之後的結果，

指傳主釋法朗為分析具足戒之篇聚，完全依照其律學知識判斷之，不受世間的

聲名或評價所影響、阻礙。

〈8〉 决斷：决，【郭】【剛】【興】【初】【再】【趙】「决」，【宮】【宋】【磧】「決」。
決定、判斷，亦作「決斷」。《長阿含經》卷五：「典尊大臣欲理國事，先問其

子，然後決斷；有所處分，亦問其子。」（T01n0001_005：0031b27-28）

〈9〉 未私強禦：「未」，否定詞。「未私」可能意為「不徇私、不自私」。「強禦」為

「豪強，有權勢的人」，又作「彊禦」。《宋史．趙逵傳》「故其議論讜直，剛嚴

鯁峭，不惑異說，不畏彊禦」。

〈10〉 披究：披，【郭】【興】【宋】【磧】「披」，【趙】【初】「被」，【剛】—。為「分

析研究」之意。《魏書》卷一○八之一〈禮志一．祭祀上〉「臣等承旨，披究往

說，各有其理。」

︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

208

○原文二

仁壽二年，勑召送舍利於陝州

〈11〉大興國寺〈12〉。寺即皇考武
元本生處〈13〉也，故置寺建塔，
仰謝〈14〉昔緣。初達〈15〉州
境，大通、善法、演業三寺〈16〉

●譯文二

仁壽二年（602），（隋文帝）下敕，（命法朗）
護送舍利至陝州大興國寺。該寺就是隋文帝之

父武元皇帝楊忠（507-568）的出生地，因此
建造寺院與佛塔，敬仰感謝此段昔日因緣。

（舍利）一到陝州境內，大通、善法、演業三



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

209

【注釋】

〈11〉 陝州：陝，【郭】【宮】【磧】「陜」，【宋】「陝」，【剛】【興】【趙】【初】【再】

「陕」。「陜」、「陝」二字右側部件「夾」與「㚒」之音、義原來均有區別，「陜」

音「匣」、「陝」音「閃」。因兩者字形相似，歷代文獻中常見混用。本傳早期寫

經、刊本中多作「陕」，此字形常為「陜」、「陝」二字之混用。但表示地名「陝

州」之「陝」，於《廣韻》作「失冉切」（余迺永，《新校互註宋本廣韻（定稿

本）》，頁 334），顯非「陜」字，故此處不依郭本「陜」，改取「陝」字。州，
【興】「洲」。下文「初達州境」之「州」，【興】亦作「洲」。五代．義楚集《釋

氏六帖》稱法朗「送舍利陸州」，因隋代並無陸州，判斷「陸」字是因與「陝」

字形相近，傳抄而產生的訛誤字。見參校文獻三。「陝州」為隋代河南郡之陝

州。北魏太和十一年（487）置陝州，十八年（494）罷。北魏孝武帝永熙中重
置，西魏文帝大統三年（537）再罷。北周明帝復置，隋大業二年（606）又
廢，屬河南郡，義寧元年（617，大業十三年）置弘農郡。唐武德元年（618）
改為陝州總管府。天寶元年（742）改為陝郡。其治約當今河南省三門峽市陝
州區。參見牟發松、毋有江、魏俊傑，《中國行政區劃通史．十六國北朝卷》，

頁 886-887；施和金，《中國行政區劃通史．隋代卷》，頁 250-251。另參陳怡
安主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（九）〈闍提斯那傳〉〉，頁 236，注 30。

〈12〉 大興國寺：據《續高僧傳．釋道密傳》載，隋文帝楊堅（541-604）出生時種種
異象紛呈。神尼智仙曾預言楊堅受佛庇佑，故其父楊忠（507-568）捐私宅為寺
院，並將幼子託付給智仙撫養。智仙曾預言楊堅將來必定大貴，並會復興佛

法，後來果然應驗。楊堅登基後，時常憶及智仙及幼時的寺院生活，命史官王

劭為神尼立傳。此外，在他成為天子之前所經歷的四十五州，都建立一座「大

興國寺」，此即隋代各地大興國寺之創立緣起。參見許凱翔主譯，〈《續高僧傳》

〈感通篇〉譯注（九）〈釋道密傳〉〉，頁 217，注 19；頁 219。關於隋代設立於
各地之大興國寺，參見林聖智主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋明

誕傳〉〉，頁 149-150，注 17。

夜各放光。不知何來，而通照

寺內，朗徹無障。善法寺〈17〉
中見三花〈18〉樹，形色分明。
四月二日〈19〉，靈勝寺〈20〉中
夜忽放光，五色彩雲，合成一

蓋，通變為紫。比靈轝〈21〉入
城，雲蓋方散。又有五色彩雲

從乾、巽二處〈22〉纏糺〈23〉
而來，至於塔上相合而住。

座寺院都在夜裡各自發出光明。（光明）不知從

何而來，且遍照寺中，明淨透徹，無所阻礙。在

善法寺內出現三棵開花的樹，形體與色彩鮮豔明

晰。四月二日，靈勝寺內在夜裡突然發光，有五

種顏色的彩色雲朵，聚合形成一個華蓋，並整體

轉變成紫色。到了（承載舍利之）靈轝入城之

時，雲形成的華蓋才散去。又有五種顏色的彩色

雲朵分別從西北、東南兩方纏繞糾合地飄過來，

到達舍利塔之上，互相會合並停留在那兒。



本段所謂「大興國寺」，指隋代設立於河南陝州的其中一所大興國寺。現

存歷代文獻中，除隋．安德王楊雄等，〈慶舍利感應表〉及〈古寶輪禪院記〉

外，陝州寺院已無此名，源流亦失考，見參校文獻一、二。唯（嘉靖）《河南通

志》卷二○〈河南府〉下有「興國萬壽寺在陝州治東南，隋開皇八年建，皇明

洪武十年修。置僧正司於其内，十二年重修。」（〔嘉靖〕《河南通志》卷二○，
葉 23）又（弘治序刊、萬曆補刊）《河南郡志》卷八〈寺觀．陝州〉項下亦有
「興國萬壽寺在州治東南，隋僧曇延剙建」云云。（〔弘治序刊、萬曆補刊〕《河

南郡志》卷八，葉 28）所謂「隋僧曇延」，很可能是有名的「曇延」國師，其
傳見於《續高僧傳》卷八（T50n2060_008：0488a3-0489c25），〈古寶輪禪院記〉
碑文亦有「大隨武元皇帝，收得無畏三藏進到舍利五十九粒，肉髻珠三分得一

分。仁壽元年，曇延國师、神尼智仙、法汝、道秀起塔八座，道勝起塔五十一

座。」曰其曾主持仁壽年間建舍利塔之事。唯依《續高僧傳・釋曇延傳》，曇

延於隋開皇八年八月十三日圓寂，是否於當年仍能在陝州建寺，尚未可知。至

於仁壽年間則已不在人世，〈古寶輪禪院記〉所記建塔事似有可疑。但從以上

記錄，可知陝州的「興國萬壽寺」為隋代開皇八年，由隋僧曇延創建，而仁壽

時建舍利塔並不一定要同時設立寺院，大多數舍利塔都立於已有的寺院內，故

該「興國萬壽寺」似為隋代陝州「大興國寺」可能的後身選項之一。至清末民

初當地方志中仍有記載，唯其後文獻無徵，現恐已不存。關於曇延，另可參照

楊郁如主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十二）〈釋慧誕傳〉〉，頁 133-134，
注 3；李志鴻、曾堯民主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（八）〈釋道英傳〉〉，
頁 124，注 16。

〈13〉 皇考武元本生處：「皇考」為對亡父的尊稱，「武元皇帝」則是隋文帝楊堅追封

其父親隋太祖楊忠的尊諡。在佛經中，「本生處」多指出生的地方，故「皇考

武元本生處」應指陝州大興國寺為楊忠之出生地。後秦．佛陀耶舍共竺佛念

譯，《長阿含經》卷二〈遊行經第二初〉：「佛自知時不久住也。是後三月，於本

生處拘尸那竭娑羅園雙樹間，當取滅度。」（T01n0001_002：0015c16-18）同書
卷四〈遊行經第二後〉：「佛母摩耶復作頌曰：『佛生樓毘園，其道廣流布；還

到本生處，永棄無常身。』」（T01n0001_002：0027a12-14）指佛陀選擇了自己
出生的地方，作為滅度之處。在上述兩句引文中，「本生處」均指出生地。對

佛陀而言，「本生處」既是出生地，也是涅槃的地方，並不表示其他「本生處」

一詞均可單獨解釋為「涅槃處」。相關討論另可參見中村元，《広說佛教語大辞
典》，頁 1263。

〈14〉 仰謝：感謝尊貴者所施予的恩情、恩惠。隋．智顗，《妙法蓮華經文句》卷五

〈釋譬喻品〉：「追述昔非，仰謝如來，是為引過自歸也。」（T34n1718_005：
0064b27-28）唐．善導，《依觀經等明般舟三昧行道往生讚》：「常懷慚愧，仰
謝佛恩。」（T47n1981_001：0456a25）

︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

210



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

211

〈15〉 達：【宮】「造」。

〈16〉 大通、善法、演業三寺：均為陝州當地寺院。《廣弘明集》相應處作「大通寺、

善法寺、闡業寺」，見參校文獻一。其中僅「大通寺」於可稽文獻中留有些許痕

跡，如《續高僧傳》卷一八〈習禪三．釋真慧傳〉：「開皇十二年，年纔及冠，

二親俱往。既將出俗，猶縈妻累。先勸喻已，便為解髮，資給道具，送往尼

寺。真往陝州大通寺清禪師所，出家受具。」（T50n2060_018：0574c15-22）其
餘「善法、演業（闡業）」二寺，另曾見於〈古寶輪禪院記〉：「仁壽元年三月卄

三日，善法寺、闡業寺、大興國寺、開法寺」，於其他現存文獻無徵。〈古寶輪

禪院記〉雖將該次瑞像繫年於仁壽元年，但主譯者頗疑其為仁壽二年事，見參

校文獻二說明。

〈17〉 寺：【剛】「花」，【興】「華」，二字應為書寫者預期下文不遠處將寫下「花、華」

字，反而影響筆下抄寫之文字，所造成的提前預期性錯誤（anticipation error）。

〈18〉 花：【剛】【興】【初】【再】【趙】「花」，【郭】【宮】【宋】【磧】「華」。原文之「三

花樹」，可解為「開三朵花的樹」或「三棵開花的樹」；而《廣弘明集》相應處

作「有兩箇華樹」（見參校文獻一），似非僅有單獨一棵樹，可為旁證。故此處

取「三棵開花的樹」解。

〈19〉 日：【興】—。《廣弘明集》相應段落，於「日」字後有「夜二更裏」四字，時間

記錄較詳。見參校文獻一。

〈20〉 靈勝寺：《續高僧傳》及其他可稽史料中僅見於此處，應為隋代陝州之一所寺

院。

〈21〉 轝：【剛】「輿」，【興】「 」。「轝」即「輿」，為「轎」、「車」，或「車箱」之

意，亦可專指載運靈柩的車輛或舁具（《漢語大詞典》卷九，頁 1308）。

〈22〉 乾、巽二處：乾、巽於先天八卦中，對應南方與西南方；於後天八卦則對應西

北、東南兩方。由於歷代羅經、地圖方位多採《易經》後天八卦之說：《易經．

說卦傳》「帝出乎震，齊乎巽，相見乎離，致役乎坤，說言乎兌，戰乎乾，勞乎

坎，成言乎艮。萬物出乎震，震，東方也。齊乎巽，巽，東南也，齊也者，言

萬物之絜齊也。……戰乎乾，乾，西北之卦也，言陰、陽相薄也。」（魏．王弼

注，唐．孔穎達疏，《周易正義》，頁 385-386）加上本傳原文「五色彩雲從乾、
巽二處纏糺而來，至於塔上相合而住。」所描述的雲朵應該是從兩個角度、距
離差異較大的方向，各自翻滾、飄移而來，匯聚在塔上。而先天八卦之南方

（乾）與西南方（巽）方位太接近，意象似有未恰，推測以後天八卦較為合理。

而《廣弘明集》之相應段落則明言「在大興國寺，復有五色雲，從西北、東南

二處而來。舍利塔上相合，共成一段。」見參校文獻一，為此說有力佐證。故

乾、巽二處應指西北、東南兩方。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

212

〈23〉 纏糺：糺，【剛】「 」（乱/亂）。「糺」同「糾」，「纏糺」即「糾纏」、「纏結」
之意。

【注釋】

〈24〉 鸜鵒：【興】「鸚鴿」。又寫為「鴝鵒」，一般認為是「八哥」（myna/mynah）一

類之鳥名。《廣弘明集》相應段落述為「钁下忽出一鳥，青黃色，大如鶉」，

〈古寶輪禪院記〉則記為「钁下得鳥，黃色，大如鶉」，均未說明此種異鳥係何

種鳥類，只提到大小如「鶉」，而「鶉」的大小亦約略與八哥相仿。見參校文獻

一、二。「鸜鵒」、「鴝鵒」在佛經中經常出現，為一種有美好鳴聲的鳥類。
隋．闍那崛多譯，《佛本行集經》卷二〈發心供養品中〉：「復有無量微妙鳥

音，所謂鸜鵒、鸚鵡、孔雀、拘翅羅鳥、命命鳥等，無量無邊，種種諸鳥，皆
出微妙殊異音聲，無時暫息。」（T03n0190_002：0660c13-15）又如西晉．法立
共法炬譯，《大樓炭經》卷二〈阿須倫品第五〉：「樹上有飛鳥止，名為鶴、孔

雀、鴝鵒、白鴿，悉在樹上，甚好相和而鳴。」（T01n0023_002：0287b24-26）

○原文三

及掘塔基，下深五尺，獲一異

鳥。狀如鸜鵒〈24〉，色甚青黃。
巡行基趾〈25〉，人捉無畏。唯食
黃花，三日而死。又青石為函，

忽生光影，表裏洞徹，現諸靈

異。東西兩面，俱現〈26〉雙樹
〈27〉，樹下悉有水文〈28〉生焉。
函內西面〈29〉現二菩薩，南邊金
色，北邊銀色，相對而立〈30〉，
又一〈31〉菩薩坐花臺上，各長一
尺，並放紅紫光明。函內南〈32〉
面現神尼像〈 33〉，合掌向西
〈34〉。函脣〈35〉西面又見臥佛，
右脇而偃，首北面西〈36〉。函外
東面雙樹間〈37〉，現前死鳥傾
臥，須臾起立，鳥上有三金花。

其鳥西南而行，至臥佛下，住立

不動。

●譯文三

到了挖掘塔基之時，往地下深挖至五尺處，

捕得一隻奇特的鳥。長得像鸜鵒鳥，顏色相
當青黃。來回繞行於塔的基礎上，人捉著牠

也不怕。只吃黃花，三天後就死了。又以青

石製作的舍利石函，突然浮現出光影，石函

裡外變得明亮透澈，呈現出各種靈妙神異（的

瑞像）。石函的東、西兩面，都出現兩棵樹，

樹下都顯現了水的波紋。函中西面出現兩尊

菩薩，偏南邊的是金色，偏北邊的是銀色，

兩者相向站立，還有一尊菩薩坐於（蓮）花臺

上，每尊長達一尺，一起放出紅色、紫色的

光。函中南面出現神尼的形象，向著西方合

掌。函緣西面又出現臥佛，身體右側倒臥，

頭朝北方，臉面向西方。石函外側東面的兩

棵樹之間，出現先前死去的異鳥倒臥在那

裡，過了片刻卻站了起來，鳥上方有三朵金

花。這隻鳥往西南方去，到了（西側的）臥佛

之下停著，站立不動。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

213

同時，佛典及其註釋也解釋了「鸜鵒」的意涵，如隋．闍那崛多譯，《佛華
嚴入如來德智不思議境界經》卷上：「共六十二百千比丘，彼謂『奢利弗多囉』

（隋云「鸜鵒子」，舊名舍利弗者）」。（T10n0303_001：0917c9-11）因漢語「子」
對譯梵語「putra」，故知漢語「鸜鵒」可對應梵語的「奢利（弗）」（śāri）。而

「奢利弗、舍利弗」又另有漢譯「鶖子、鶖鷺子、秋露子」。後晉．可洪撰，《新

集藏經音義隨函錄》卷二〈大乘經音義第一之二．翔．大明度經四卷．第一

卷〉：「秋露子，亦作鶖鷺，鳥名也。梵言舍利弗，亦云奢利弗多羅，此云鸜鵒
子也。『舍利』此云『鸜鵒』，『弗』此云『子』。此是時人見其母眼似鸜鵒，故
詺云『舍利子』也，本名優波提舍。」（K34n1257_002：0665c10-12）再參考
唐．澄觀，《大方廣佛華嚴經隨疏演義鈔》卷八四：「今初舍利弗，然諸弟子，

古今譯殊，今多依羅什三藏。言『鶖鷺』者，大乘法師云：『是百舌鳥，亦云春

鸎』。古德引經亦云：『其母辯才如彼鳥故。』此中是舊梵語，新云『奢利弗怛
羅』，『弗怛羅』即『子』也。又『舍利』亦翻為『身』，母好身品故。或『舍利』

云『珠』，母之聰利相在眼珠故，並從母之稱。」（T36n1736_084：0657c5-12）
綜合以上所述，漢語「鸜鵒」是一種八哥鳥，對應梵語「śāri」。但其梵語又可

譯為「鶖鷺」，指一種水鳥；或曰「百舌鳥」（反舌、百鷯、春烏、翠碧鳥、烏

鶇），或云「春鸎」（春鸚）。藉由梵漢譯語的對譯關係，可知在前人認知中，
「鸜鵒」確實是一種善於發出巧妙音聲的小型鳥類。

〈25〉 巡行基趾：基，【剛】「其」。趾，【剛】「 」，【興】【初】【再】【趙】「趾」，

【郭】【宮】【宋】【磧】「址」。因早期版本多作「趾」，此處不取郭本「址」。《續

高僧傳》中，「基趾」指宮室、寺院等大型建築物之基礎。卷九〈義解篇五．釋

慧弼傳〉：「安國寺者，陳武所營。基趾仍存，房廡彫壞。」（T50n2060_009：
0495a22-23）又如卷一二〈義解篇八．釋慧覺傳〉：「修治故寺之基趾。」
（T50n2060_012：0521a15）「巡」字很早就與「循」相通，意為「沿著」，見王
海根編纂，《古代漢語通假字大字典》，頁 860。「巡行基趾」除了「來回繞行基
礎」之外，也有「沿著基礎而行」之意。《廣弘明集》相應之段落則作「馴行塔

內，安然自處」，見參校文獻一。《廣韻》「巡」、「循」、「馴」三字，中古音屬平

聲同一小韻，發音同為 [*ziu̯en̆]（詳遵切，邪諄合三平），音同義近，有可能互

用或通同，見余迺永，《新校互註宋本廣韻（定稿本）》，頁 108。

〈26〉 現：【興】—。

〈27〉 雙樹：此即著名之靈瑞「陝州舍利石函」函上所現之「雙樹」瑞像。所謂「雙

樹」，指佛陀位於拘尸那揭羅城（Kuśinagarī/Kuśinagara/kuśanagaram）阿恃多

伐底（Ajitavatī）河邊的涅槃處周圍的兩棵樹木。於漢文佛典中有幾種譯法，

如《大般涅槃經》、《大悲經》、《增壹阿含經》「娑羅雙樹」（T01n0007_002：
0198c5、T12n0380_001：0945b07-08、T02n0125_050：0821c02），《像法決疑



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

214

經》「沙羅雙樹」（T85n2870_001：1335c16）等，皆為梵語 yamakaśālavana之

譯名（Divyāvadāna〔天業譬喻〕17, 121.1，見《漢訳対照梵和大辞典》，頁
1085）。梵語 śāla是「娑羅」樹名，「yamaka」是「一對、一雙」之意，「vana」

為「樹」。可見「雙」是表示數量的實詞，而非梵語音譯之一部份。「雙樹」意

為「兩棵樹」。原先佛陀涅槃處並非只有一對雙樹，依據唐．若那跋陀羅譯

《大般涅槃經後分》卷一〈應盡還源品第二〉，初始應該有四對雙樹，一共八

棵。在佛涅槃之後，八棵娑羅樹才合併成兩棵（一雙）：「爾時，世尊娑羅林下

寢臥寶床，於其中夜入第四禪，寂然無聲。於是時頃，便般涅槃。大覺世尊入

涅槃已，其娑羅林東、西二雙合為一樹、南、北二雙合為一樹，垂覆寶床，蓋

於如來，其樹即時慘然變白，猶如白鶴。枝葉、花果、皮幹悉皆爆裂墮落，漸

漸枯悴，摧折無餘。」（T12n0377_001：0905a6-12）隋．灌頂撰《大般涅槃經
疏》卷一〈序品上〉亦解釋上述場景為「娑羅雙樹者，此翻『堅固』。一方二

株，四方八株。悉高五丈，四枯四榮。下根相連上枝相合，相合似連理，榮枯

似交讓。其葉豐蔚，華如車輪，果大如缾，其甘如蜜，色香味具。因茲八樹通

名一林，以為堅固。」（T38n1767_001：0044b24-28）關於法朗於仁壽二年所
送陜州舍利函上示現之雙樹，參見陳怡安主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注

（九）〈闍提斯那傳〉〉，頁 236，注 33。

〈28〉 文：【剛】【興】【初】【再】【趙】「文」，【郭】【宮】【宋】【磧】「紋」。據古寫經

及早期刊本改為「文」。

〈29〉 西面：【剛】「面西」。

〈30〉 相對而立：「相對」一詞指兩人相向或面對面而立。隋文帝於仁壽四年（604）
頒賜的神德寺舍利石函之東面，於雙樹下刻有「東方提頭賴吒天王」

（Dhṛtarāṣṭra）、「南方毗婁勒叉天王」（Virūḍhaka）兩天王像（圖一），或為原文

瑞像「相對而立」的類似樣貌。關於神德寺舍利石函，參見楊效俊，〈隋代京

畿地區仁壽舍利石函的圖像與風格——以神德寺舍利石函為中心〉；박대남、

이송란，〈중국 隋 仁壽 4년 神德寺 舍利具 연구〉。因隋文帝有「菩薩國王」

之名，而獨孤皇后又被稱為「妙善菩薩」，前人曾提出「種種瑞應中頻繁出現

的『二菩薩』形象無疑就是各州為奉承好佛的皇帝、皇后而特意附會的」，或

可備為一說。參見杜斗城、吳通，〈隋代獨孤皇后與佛教關係述論〉，頁 59。

〈31〉 一：【郭】【再】【趙】「二」，【剛】【興】【初】【宮】【宋】【磧】「一」。因日本

古寫經及多數宋刻本、【初】均作「一」，唯【再】【趙】作「二」，故依早期版

本，改正為「一」。《廣弘明集》相應段落亦作「一」，見參校文獻一。又該文

所收錄隋代陝州祥瑞表文中，石函內側西面上共有「三菩薩」，因前文已有

金、銀色「二菩薩」，此處「坐花臺上」應該僅有一位菩薩，方能符合其數。

多種證據均顯示，「二」應為後期產生之衍誤。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

215
〈32〉 南：【興】「而」。

〈33〉 神尼像：像，【剛】【興】「象」。「神尼」可能指扶養隋文帝的神尼智仙。智仙

故事見本傳注 12。《續高僧傳》卷二六〈感通下．釋道密傳〉：「仁壽元年，帝
及后宮，同感舍利，並放光明。砧磓試之，宛然無損，遂散於州部。前後建塔
百有餘所，隨有塔下皆圖神尼，多有靈相。」（T50n2060_026：0667c25-28）
據此記錄，隋文帝曾建造了超過一百座供奉舍利的佛塔，並在塔下繪造神尼之

像，以紀念之。在隋代的神異感應中，也曾數次於舍利函上出現形似神尼的瑞

像。除本傳外，如《續高僧傳》卷一○〈義解篇六．釋法總傳〉亦有「（仁壽）

四年春，又勅送舍利于遼州下生寺。放光分粒，其相極多，石函變為錦文及童
子之象。函之北面現於雙樹，下有臥佛。又於函南現金剛捉杵擬山之相。又於

函東現二佛俱立，并一騏驎。又於凾西現一菩薩，并一神尼，曲身合掌，向於
菩薩。」（T50n2060_010：0505c29-0506a5）其他仁壽二、四年之神尼瑞像記錄
可參見長岡龍作，〈仁寿舎利塔の石函と感応〉，頁 81-85。若依據〈古寶輪禪
院記〉：「神尼智仙、法汝、道秀起塔八座，道勝起塔五十一座」，又「至四月

初五日酉時，神尼道秀送舍利」，可見除了智仙是神尼之外，至少還有「道秀」

也是。不僅如此，其餘的法汝、道勝很有可能也屬於神尼，故神尼之指涉，可

能不只有智仙一人。

圖一：隋仁壽四年（604）神德寺舍利石函函座東面線圖

（引自：楊效俊，〈隋代京畿地區仁壽舍利石函的圖像與風格〉，圖四）



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

216

〈34〉 西：【興】—。

〈35〉 函脣：「脣」者用於物體時，指其開口處之邊緣，具有一定寬度的範圍。《釋名》

卷一〈釋形體第八〉「脣，緣也，口之緣也。」（漢．劉熙撰，愚若點校，《釋

名》，頁 28）由於本段上下文提及的瑞像，都出現在函身，故「函脣」應指舍利
函身的口緣。本傳原文「函脣西面又見臥佛」，於《廣弘明集》相應段落作「西

脣上有一臥佛」（見參校文獻一），均指「西側的函身口緣上出現臥佛」。臥佛瑞

像的位置，在《廣弘明集》記為「其函內外四面，總見一佛、三菩薩……」，既

然是在函身內、外側平面上，故所謂「函脣」，有可能指函身西面的上方邊緣

處。但從兩處原文「函脣西面」、「西脣上」觀之，「函脣」亦可能等於或包含函

緣上方獨立的口緣平面，更接近「唇」字意象。以 2004年在越南北寧（Bắc

Ninh）省順成（Thuận Thành）縣（2023年 4月後改制為「順成市社」〔Thị xã

Thuận Thành〕）出土的仁壽元年（601）交州禪眾寺舍利石函（圖二）為例，該
函為隋文帝首次瘞埋舍利的實物見證，其函身口緣上方寬達 10公分。再如仁壽
四年神德寺石函，雖口緣內側有略微突起的母子函扣，但仍有與禪眾寺石函相

近的寬度。陝州舍利石函，可能與同屬仁壽舍利石函的前兩者形制相似。關於

禪眾寺舍利石函，參見河上麻由子，〈ベトナムバクニン省出土仁寿舎利塔銘、
及びその石函について〉，頁 462-455（頁面左翻）；冉萬里，〈越南北寧省順成
縣春關村出土的隋仁壽元年舍利石函及舍利塔銘——交州龍編縣禪眾寺舍利石

函及塔銘調查記〉，頁 55-56；大島幸代，〈仁寿元年の第一次仁寿舎利塔に関す
る資料集成〉，頁 317-367。

圖二：隋仁壽元年（601）交州禪眾寺舍利石函外觀照片

（引自：冉萬里，〈越南北寧省順成縣春關村出土的隋仁壽元年舍利石函及舍利塔銘〉，圖七）



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

217

〈36〉 右脇而偃，首北面西：脇，【郭】【興】【宮】【宋】【磧】「脅」，【剛】【趙】【初】
【再】「脇」，據古寫經及早期刊本改為「脇」。此處臥佛姿勢，一如後秦．佛陀
耶舍共竺佛念譯《長阿含經》卷三所載世尊的入滅姿勢：「爾時，世尊入拘尸

城，向本生處末羅雙樹間，告阿難曰：『汝為如來於雙樹間敷置牀座，使頭北
首，面向西方。所以然者？吾法流布，當久住北方。』……爾時，世尊自四牒

僧伽梨，偃右脇如師子王，累足而臥。」（T01n0001_003：0021a2-7）

〈37〉 間：【初】【趙】「閒」。

主譯者按：

依參校文獻一《廣弘明集》卷一七所轉錄的隋代祥瑞報告，當時陝州地方

官上奏朝廷時，曾附有圖狀，詳細說明舍利石函每一面的圖案：「其函內外四

面，總見一佛、三菩薩、一尼、一鳥、三枝華、八株樹。今別畫圖狀，謹附聞

奏」。參校文獻二〈古寶輪禪院記〉也有很相近的記述：「一卧佛、二菩薩、一
神尼。函內見鳥，三枝金花」。《續高僧傳．釋法朗傳》原文四也載有該次陝州

瑞像的繪圖記錄：「凡此光相，從巳至未，形狀儼然。命人圖寫，上紙素訖，

方漸歇滅。」惜相關「圖狀、紙素」均已不存。為利於理解，將上述兩種內容

略有出入的來源（〈釋法朗傳〉代號為 A，《廣弘明集》代號為 B）所描述的舍

利函內外瑞像，整理並敘述如下。

舍利函外觀：以青石製作，原來是暗色的〔A青石為函；B本是青石，色

基黑闇〕，但到了祥瑞出現之時，石質卻變為透明〔A表裏洞徹，現諸靈異；

B見瑞之時，變為明白。表裏瑩徹，周迴四面，俱遣人坐，並相照見，無所翳

障〕，其上顯示各種光影瑞像。

圖三：交州禪眾寺舍利石函外形及剖面示意圖（主譯者繪製）



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

218

函外四面：各顯示一對雙樹，共八棵樹，樹下都有水紋〔A僅提到東西二

面有雙樹和水紋，而 B則為四面均有〕。

函內南面：有一〔A神尼像；B立尼〕，合掌拜向函內〔A西側；B西南

近角〕的〔A未提及；B坐華臺上的菩薩〕。

函內西面：除了前面提到的〔A一菩薩坐花臺上；B一菩薩，坐華臺上，

面向東〕，另外還有〔A二菩薩，南邊金色，北邊銀色，相對而立；B二菩薩

並立，一金色，面向南。一銀色，面向北，相去可有三寸〕，A和 B兩種文獻

所描述的並立的兩尊菩薩，其站立方向完全相反。這三尊菩薩（兩者站立，一

者坐花臺上）的外觀〔A各長一尺，並放紅紫光明；B於石函內並放紅、紫

光，高一尺許〕。

函內北、東面：A、B皆未提及。

函脣：均僅提及西面〔A函脣西面又見臥佛，右脇而偃，首北面西；B西

脣上有一臥佛，側身，頭向北，面向西〕。

神鳥：在函外東面的雙樹之間〔A現前死鳥傾臥，須臾起立；B使人文林

郎韋範初見一鳥仰臥，司馬張備次後看時，其鳥已立〕，該鳥〔A上有三金

花；B前有金華三枝〕，之後〔A其鳥西南而行，至臥佛下，住立不動；B須

臾向西南行，至佛下停住〕。該臥佛應指函脣西面的臥佛，故此神鳥應從函外

東面往西南方走，到了函外西面才停住。

○原文四

凡此光相〈38〉，從巳至未，形
狀儼然。命人圖寫，上紙素〈39〉
訖，方漸歇滅。及將下日〈40〉，
忽然雲起，如煙如霧〈41〉。團
圓翳日，又如車輪。雲色條別

〈42〉，又如車輻。輪輻雲色，皆
如紅紫。人皆仰視其相，歎恠

〈43〉希遇。藏瘞既了，天還明
淨，失雲所在。當斯時也，寺院

牆外咸見幡蓋〈44〉圍遶，謂言
他處〈45〉助來供養。事了追
問，一無蹤緒。朗慶斯神瑞，登

即奏聞。晚〈46〉還京師，以疾
而卒〈47〉。

●譯文四

所有這些祥瑞的形象，從巳時到未時，形體樣

貌都很明顯清晰。指派專人來畫成圖像，在紙

絹上畫完之後，瑞像才慢慢消失。到了將舍利

入塔的當天，突然有雲生成，像是煙，又像是

霧。圓形的雲遮蔽了日光，看起來既像是車

輪。雲的顏色有所區別，看起來又像車的輪

輻。輪輻處雲的顏色，都是紅色與紫色。人們

都抬頭觀看其形相，驚嘆驚奇此一難得奇遇。

（舍利）埋藏完畢後，天空回復明亮清淨，雲也

消失無蹤了。就在此時，寺院的牆外到處見到

幡幢華蓋圍繞，（人們）說是從其他地方來襄贊

供養的。儀式結束後再追查，卻蹤跡無存，毫

無頭緒。法朗慶幸此神異祥瑞之事，馬上上奏

稟報。他晚年回到京師，因病辭世。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

219

【注釋】

〈38〉 光相：《續高僧傳》中指「瑞像的形象、樣貌」。《續高僧傳》卷二九〈興福篇第

九．釋僧明傳〉：「又荊州長沙寺瑞像者，晉太元年（主譯者注：太元〔376-

396〕為東晉年號），此像現于城北，光相奇特，具如前傳。」（T50n2060_029：
0692c12-13）同書卷一一〈義解篇七．釋智梵傳〉：「仍於塔東流水獲毛龜八
枚，寺內基東池內又獲八枚。皆大小相似，與世無異，但毛色青綠，可長三

寸。背上橫行，五節而起，光相超異。」（T50n2060_011：0511b10-13）

〈39〉 紙素：供書畫用的絹帛或紙張。見《漢語大詞典》卷九，頁 769。

〈40〉 將下日：將舍利函放入佛塔地宮的日子。據《廣弘明集》載，「四月八日午時，

欲下舍利，于時道俗悲號。四方忽然一時雲起，如煙如霧」，其日應為四月初

八佛誕日。見參校文獻一。

〈41〉 霧：【興】「露」。

〈42〉 條別：條，【興】「脩」。區辨、分別，見《漢語大詞典》卷一，頁 1481。

〈43〉 歎恠：恠，為「怪」字另一寫法。【郭】「怪」，【興】【初】【再】【趙】【宮】【宋】
【磧】「恠」，【剛】—。驚訝稱奇之意。因早期版本均作「恠」，故不取郭本
「怪」。

〈44〉 幡蓋：蓋，【興】—。幡幢（旌旗）、華蓋（傘蓋）等出行時的儀仗，或為裝飾

佛像的物件。劉宋．求那跋陀羅譯，《雜阿含經》卷二三：「時，王嚴飾國界，

平治道路，懸繒幡蓋，燒香散華，及諸伎樂。」（T02n0099_023：0166a13-14）
在《續高僧傳》中常指奇異之瑞像，而非世俗的具體物件，如卷八〈義解篇

四．釋曇延傳〉：「見空中幡蓋列於柩前，兩行而引。」（T50n2060_008：
0489c4）卷二六〈感通下．釋僧昕傳〉「又見天人持諸幡蓋，及以香花東南飛
來。」（T50n2060_026：0673b21-22）

〈45〉 處：【興】「家」。

〈46〉 晚：【剛】「 」。

〈47〉 卒：【郭】【剛】【興】【宮】【宋】【磧】「卒」，【初】【再】【趙】「卆」。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

220

隋京師真寂寺〈1〉釋曇遂傳二十五

【注釋】

〈1〉 真寂寺：位於長安朱雀街義寧坊南門之東，約當今陝西省西安市蓮湖區。隋開

皇三年（583），尚書左僕射高熲（541-607）捨自宅為寺，名真寂寺。唐武德二
年（619）改稱化度寺。會昌五年（845）廢佛之時一度被廢。翌年，左右兩街
各添置八寺時，以此寺為右街八所之一，寺號改為崇福寺。參見小野勝年，

《中国隋唐長安．寺院史料集成 史料篇》，頁 295-299；李芳民，《唐五代佛寺
輯考》，頁 44。化度寺參見賴文英主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（七）〈釋
轉明傳〉〉，頁 146，注 24。

〈2〉 雍州：隋開皇元年（581）置雍州，大業三年（607）改京兆郡，約在今日陝西
省中部、甘肅省東南。唐武德元年（618）改為雍州。天授元年（690）改雍州
為京兆郡，其年復舊。開元元年（713）改雍州為京兆府。雖《隋書》稱「開皇
三年置雍州」，但楊守敬《隋書地理志考證》已考其始置之時為開皇元年。相

關沿革見施和金，《中國行政區劃通史．隋代卷》，頁 119。另參許正弘主譯，
〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（七）〈釋法順傳〉〉，頁 160，注 1；楊郁如主譯，
〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十二）〈釋慧誕傳〉〉，頁 133，注 2；黃庭碩主
譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十二）〈釋智教傳〉〉，頁 141，注 1。

〈3〉 大論：「大論」為《大智度論》（Mahāprajñāpāramitā-śāstra）之略名。龍樹造，

後秦．鳩摩羅什譯，為《摩訶般若波羅蜜多經》之註釋。又稱為「大論」、「智

度論」、「智論」。另參陳怡安主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（九）〈釋智隱

傳〉〉，頁 228，注 7；鄭雅如主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋寶積
傳〉〉，頁 168，注 10。

○原文一

釋曇遂，雍州〈2〉人。初學《大論》
〈3〉，後味《唯識》〈4〉，研精《攝
論》〈5〉，選其幽理。每言三界〈6〉
虛妄〈7〉，但是〈8〉一心〈9〉。追
求〈10〉外境〈11〉，未悟難息。故
得名稱高遠，有通美焉〈12〉。然復
慎〈13〉守根門〈14〉，勤修戒檢
〈15〉。住真寂寺，掩關〈16〉勵業。

●譯文一

釋曇遂，雍州人。先是學習《大智度論》，後

來體察《唯識論》，窮究精研《攝大乘論》，

採擇其中幽微之義理。常常談論三界中一切

都是假象，只有唯一的根本心識（阿賴耶識）

是真的。尋索（虛假的）塵世外緣，若不覺

悟，則難以停止。因此名聲高尚偉大，受人

讚賞。而又謹慎持守六根，勤奮修行戒律之

檢束。住錫於真寂寺，閉門勵精道業。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

221

〈4〉 唯識：唯，【宮】—，【宋】此行字數較之他行多出一字，顯係原槧漏刻一字，

後來改版時挖版補入。唯識（vijñapti-mātraka/vijñapti-mātratā）為大乘佛教宗

派之一，以彌勒、無著、世親之學為宗。主張一切現象都是心識所轉化變現，

唯有心識真實存在。此處應指北魏般若流支（Prajñāruci）所譯世親（天親/

Vasubandhu）造之《唯識論》（Viṃśatikākārikā）。歷代部分漢文藏經錄（如毘

盧、磧砂、永樂北、嘉興等藏）中稱該論為菩提流支（Bodhiruci）所譯，然依

《續高僧傳》卷一「有南天竺波羅奈城婆羅門，姓瞿曇氏，名般若流支，魏言

智希。從元年至興和末，於鄴城譯《正法念》、《聖善住》、《迴諍》、《唯識》等

經論，凡一十四部、八十五卷，沙門曇林僧昉等筆受。當時有沙門菩提流支與

般若流支前後出經，而眾錄傳寫率多輕略。各去上字但云流支，而不知是何流

支。」（T50n2060_001：0429b04-07）再參閱開寶藏、高麗藏、至元錄等之記
載，知其應為般若流支之譯作。

〈5〉 攝論：即《攝大乘論》（Mahāyāna-saṃgraha-śāstra），無著造。此論主要依據

《解深密經》，融合《瑜伽師地論》，為瑜伽行派的根本論典之一，總結了唯識

的修行方法與理論基礎。歷代有三譯：一為後魏．佛陀扇多譯，二卷。二為

陳．真諦譯，三卷。隋代之後有唐．玄奘譯，三卷。參考林聖智主譯，〈《續高

僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋明誕傳〉〉，頁 147，注 8；鄭雅如主譯，〈《續高
僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋慧重傳〉〉，頁 161，注 7。鄭雅如主譯，〈《續高
僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋寶積傳〉〉，頁 168，注 11。楊郁如主譯，〈《續
高僧傳》〈感通篇〉譯注（十二）〈釋法周傳〉〉，頁 127，注 4。黃庭碩主譯，
〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十二）〈釋智光傳〉〉，頁 138，注 4。賴依縵主
譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十二）〈釋慧藏傳〉〉，頁 155，注 3。

〈6〉 三界：在佛教中有多種說法，一般指眾生輪回、生死流轉所在的「欲界、色

界、無色界」。又可指「過去界、未來界、現在界」、「出離界、無恚界、無害

界」等。在《續高僧傳》中則多指眾生所居住的、受苦受難的世間，如卷七

「三界無常，諸有非樂」（T50n2060_007：0483a18-19）、卷一六「三界皆苦，
誰而得安」（T50n2060_016：0551c21-22）與卷二三「三界皆無常，時來不自
在」（T50n2060_023：0628a5）。

〈7〉 虛妄：「不實」為「虛」，「不真」曰「妄」。虛妄即「不真實」。

〈8〉 但是：但，【興】「俱」。但是，意為「只有、凡事都是」。

〈9〉 一心：唯識學派主張一切萬物之本源、唯一的根本識是阿賴耶識

（ālayavijñāna），又稱為「一心」、「唯心」、「唯一心」。元魏．菩提流支譯，《入

楞伽經》卷五〈佛心品第四〉：「轉一切諸見，離分別分別；不見及不生，故我

說唯心。非有非無法，離有無諸法；如是離心法，故我說惟心。真如空實際，



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

222

涅槃及法界；意身身心等，故我說唯心。」（T16n0671_005：0543b29-c5）又
護法等菩薩造，唐．玄奘譯《成唯識論》卷二引《入楞伽》偈語：「由自心執

著，心似外境轉，彼所見非有，是故說唯心。如是處處說唯一心，此一心言亦

攝心所。」（T31n1585_002：0010c7-11）

〈10〉 追求：求，【興】「未」。

〈11〉 外境：又稱「外塵」、「塵境界」。一般指「眼、耳、鼻、舌、身」等五根，與

外界的六塵「色、聲、香、味、觸、法」接觸後，產生了虛妄諸識。諸根所接

觸到的外緣、外界的對象，統稱為「外境」，見吳汝鈞編，《佛教思想大辭

典》，頁 205。

〈12〉 名稱高遠，有通美焉：「名稱高遠」，可能源自後秦．鳩摩羅什譯，《維摩詰

所說經》卷一〈佛國品第一〉：「名稱高遠，踰於須彌；深信堅固，猶若金剛」

（T14n0475_001：0537a18-19），為「令譽遠播」之讚美詞。「通美」一般意為
「豁達友善」（《漢語大詞典》卷一○，頁 932），如晉．葛洪《抱朴子．漢過》：
「蓬髮褻服，遊集非類者，謂之通美泛愛。」《南史》卷三○〈何點傳〉：「點明

目秀眉，容貌方雅，真素通美，不以門戶自矜。」此處則為「讚賞」之意，如

唐．智雲撰，《妙經文句私志記》卷七：「次列名者，雖通美其德，未知其人，

故須列其名也。」（X29n0596_007：0307b18）

〈13〉 慎：【剛】「 」。

〈14〉 根門：「眼、耳、鼻、舌、身、意」等六根，為產生或進入各種煩惱之門，故

名「根門」（佛光山宗務委員會編，《佛光大辭典增訂版》，頁 5213）。

〈15〉 戒檢：對戒律之點檢與約束，見丁福保，《佛學大辭典》，頁 1111。

〈16〉 掩關：關，【郭】【宋】【磧】「䦕」、【剛】【興】「関」、【初】【再】【趙】「閞」、
【宮】「 」。【郭】本從【宋】【磧】作「䦕」，同「閛」，意為「關門聲」（《大漢

和辞典》，頁 738），然其他早期版本「関」、「閞」、「 」均為「關」之異體

字，故訂正為「關」。「掩關」為閉門、閉關之意（《漢語大詞典》卷六，頁

649）。

○原文二

仁壽中年〈17〉，下勑送舍利于晉
州法吼寺〈18〉。初停公館〈19〉，
放大光明，照精舍門，朗如金色。

又放黃、白二光，從道場出，久久

乃滅。又從舍利轝〈20〉所，至於

●譯文二

仁壽二年，（隋文帝）下敕（命曇遂）護送舍

利到晉州法吼寺。剛到公家的館舍停留時，

就發出盛大的明亮光芒，照映精舍之門，明

朗如黃金的色澤。又發出黃色、白色兩種光

明，自道場而出，很久才消失。又從舍利轝



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

223

【注釋】

〈17〉 仁壽中年：仁壽為隋文帝年號，共四年（601-604）。根據唐．道宣，《廣弘明
集》卷一七〈慶舍利感應表〉：「仁壽二年正月二十三日，復分布五十一州，建

立靈塔。令總管刺史已下，縣尉已上，廢常務七日。請僧行道，教化打剎。」

（T52n2103_017：0217a25-28）「晉州表云：舍利于塔前放光三度，皆紫光色，
眾人盡見。」（T52n2103_017：0218a16-17）知此為仁壽二年事。該文另可參
見清．嚴可均校輯，《全上古三代秦漢三國六朝文．全隋文》，頁 4144-4145。

〈18〉 晉州法吼寺：【剛】「晉州法孔寺」，【興】「晉結孔寺」。「法吼寺」於可稽文獻

似僅見於此，無考。晉州，北魏置東雍州，後改唐州，建義元年（528）復改
置晉州，治所在白馬城，為今山西臨汾市。北齊後廢。隋大業初改為臨汾郡。

唐武德元年（618）改置平陽郡，治在臨汾縣（今山西臨汾市西南）。天寶元年
（742）改平陽郡，乾元元年（758）又為晉州。唐代所轄地域約當今山西省臨
汾、霍州、汾西、洪洞、浮山、安澤等市、縣。參見施和金，《中國行政區劃

通史．隋代卷》，頁 338-341。晉州另參李志鴻、曾堯民主譯，〈《續高僧傳》
〈感通篇〉譯注（八）〈釋道英傳〉〉，頁 134，注 109。

〈19〉 公館：館，【興】「舒」。指公家的館舍（《漢語大詞典》卷二，頁 78）。

〈20〉 轝：【剛】「 」（可能是「輿」字之草寫），【興】「與」。

〈21〉 基：【興】「其」。

〈22〉 耿然空望：「耿」為「光明」之意（《漢語大詞典》卷八，頁 655），「耿然」即
其副詞，應指「光明照耀貌」。「望」為邊際、視野之意（《漢語大詞典》卷六，

頁 1283），「空望」應指「天空之邊際」。

〈23〉 內：【剛】【初】【再】【趙】【宮】「內」，【郭】【興】【宋】【磧】「日」。【剛】本

等早期版本多作「內」，故從之。蘇小華校注認為前文「至於塔基」已經是「下

塔之日」發生之事，故此處無須再次提到「下塔之日」。見唐．道宣撰，蘇小

華校注，《續高僧傳校注》，頁 821。

塔基〈21〉，而放瑞光。三道虹
飛，色如朝霞，耿然空望〈22〉。
下塔之內〈23〉，又放光明，隱顯
時現。大都為言〈24〉，七日之
內，瑞靈雜沓，相仍不絕。還京

服業〈25〉，迄于唐運。八十餘卒
〈26〉矣。

停放處，直到舍利塔的塔基，放出祥瑞之光。

有三道光線如彩虹般騰飛，顏色如朝霞一般，

光明照耀直至天空之邊際。舍利放入塔內之

後，又再次發光，有時隱微，有時顯現。大致

說來，在七天之內，其祥瑞、靈異繁雜紛呈，

持續不停。之後曇遂回到京城，致力於道業，

直到唐代。八十餘歲時圓寂。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

224

〈24〉 大都為言：「大都」意為「大抵、大致、大概、大略」。唐．柳宗元〈與蕭翰林

俛書〉：「長來覺日月益促，歲歲更甚。大都不過數十寒暑，則無此身矣。」

（《全唐文》卷五七三，頁 5794）「為言」即「說來」。「大都為言」意即「大致
說來」。《續高僧傳》中另有「約略為言」、「大略為言」兩種類似用法。卷四

〈譯經篇四．釋玄奘傳〉：「過斯已往皆是平地，雖有小山孤斷不續，唯斯一嶺

曼延高遠。約略為言，贍部一洲，山叢斯地。」（T50n2060_004：0453c22-25）
又如卷二五〈感通上．釋圓通傳〉：「大略為言，巖穴靈異，要惟虛靜，必事喧

雜，希聞奇相矣。」（T50n2060_025：0649a14-15）

〈25〉 服業：從事道業或修行。唐．玄應撰，《一切經音義》卷二三〈廣百論．第十

卷〉「服，業事也」（C57n1163_023：0106b18-19），故「服」意為「做事、從
事」。《續高僧傳》中「服業」皆與修行佛法有關，如卷一○「會遵統開弘《十

地》，即從服業」（T50n2060_010：0502c4-5）、卷一七「昔在少年，山居服業」
（T50n2060_017：0569a25）。

〈26〉 卒：【初】【再】【趙】「卆」。「卆」為「卒」之異體，此處取「卒」。《續高僧傳》
【初】【再】【趙】全書原文中兩字都曾出現。

參校文獻

一、隋．安德王楊雄等，〈慶舍利感應表〉，唐．道宣，《廣弘明集》卷一七，〈佛德篇

第三之三〉

陝州，舍利從三月十五日申時，至四月八日戌時，合一十一度見靈瑞，總有二

十一事：四度放光、光內見花樹、二度五色雲、掘地得鳥、石函變異、八娑羅

樹、樹下見水、一臥佛、三菩薩、一神尼、函內見鳥、三枝金華、興雲成輪

相、自然幡蓋、函內流出香雲、再放光。〔主譯者按：以上合計僅有二十事。

又漏記「兩度出聲」事。〕

舍利在陝州城，三月二十三日，夜二更裏，大通寺、善法寺、闡業寺並見光

明。唯善法寺所見光內，有兩箇華樹。形色分明，久而方滅。其色初赤，尋即

變白，後散如水銀，滿屋之內，物皆照徹。舍利在大興國寺，四月二日，夜二

更裏，靈勝寺見光明。洞了庭前果樹及北坡草木，光照處見其形。

塔基下掘地得鳥：舍利來向大興國寺，三月二十八日卯時，司馬張備，共大都

督侯進，檢校築基。掘地已深五尺，有閿鄉縣玉山鄉民杜化雲，钁下忽出一

鳥，青黃色，大如鶉。馴行塔內，安然自處，執之不恐。未及奉送，其鳥致

死。今營福事，於舍利塔內，獲非常之鳥，既以出處為異，謂合嘉祥。今別畫

鳥形，謹附聞奏。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

225

五色雲再見：三月十五日申時，舍利到陝州城南三里澗，即有五色雲從東南欝

起。俄爾總成一蓋，即變如紫羅色。舍利入城，方始散滅，當時道俗並見。至

二十八日未時，在大興國寺，復有五色雲，從西北、東南二處而來，舍利塔上

相合，共成一段。時有文林郎韋範、大都督楊旻及官民等，並同觀矚。其雲少

時即散者也。

兩度出聲：舍利在州，三月二十三日夜，從寶座出聲，如人間打靜聲，至三乃

止。後在大興國寺，四月五日酉時，復出一聲，大於前者，道俗並聞。

石函內外四面見佛、菩薩、神尼、娑羅樹、光明等：四月七日巳時，欲遣使人

送放光等四種瑞表。未發之間，司馬張備，共崤縣令鄭乾意、閿鄉縣丞趙懷

坦、大都督侯進、當作人民侯謙等，〔主譯者按：「當作人民侯謙」六字疑為插

入注語，但筆者所見金、明刻本俱作正文。〕至舍利塔基內石函所檢校，同見

函外東面石文亂起。其張備等怪異，更向北面，虔意以衫袖拂拭。隨手向上，

即見娑羅樹一雙，東西相對，枝葉宛具，作深青色。俄頃道俗奔集。復於西面

外，以水澆洗，即見兩樹，葉有五色。次南面外，復有兩樹，枝條稍直，其葉

色黃白。次東面外，復有兩樹，色青葉長。其四面樹下，並有水文。於此兩樹

之間，使人文林郎韋範初見一鳥仰臥，司馬張備次後看時，其鳥已立。鳥前有

金華三枝，鳥形大小、毛色，與前掘地得者不異。其鳥須臾向西南行，至佛下

停住。函內西南近角，復有一菩薩，坐華臺上，面向東。有一立尼，面向菩薩

合掌，相去二寸。西面內，復有二菩薩並立，一金色，面向南；一銀色，面向

北；相去可有三寸。西脣上有一臥佛，側身，頭向北，面向西。其三菩薩，於

石函內並放紅、紫光，高一尺許。從巳至未，形狀不移。圖畫已後，色漸微

滅。道俗觀者，其數不少。此函本是青石，色基黑闇，見瑞之時，變為明白。

表裏瑩徹，周迴四面，俱遣人坐，並相照見，無所翳障。其函內外四面，總見

一佛、三菩薩、一尼、一鳥、三枝華、八株樹。今別畫圖狀，謹附聞奏。

下時，四方雲起，變成輪相，復有自然幡蓋，及塔上香雲，二度光見。

四月八日午時，欲下舍利，于時道俗悲號。四方忽然一時雲起，如煙如霧。漸

次向上，至於日所，即遶日變成一暈，猶如車輪，內別有白雲，團圓翳日。日

光漸即微闇，如小盞許，在輪外周匝次第，以雲為輻，其輪及輻並作紅、紫

色。至下舍利訖，其雲散滅，日光還即明淨。復於塔院西北牆外，大有自然幡

蓋，亦有見幡蓋圍遶舍利者，當時謂有人捉幡供養。至下舍利訖，其幡蓋等忽

即不見，于時道俗見者不少。至戌時，司馬張備等見塔上有青雲氣從塔內而

出，其雲甚香，即喚使人文林郎韋範、大興寺潧〔主譯者按：應為「僧」字〕

曇暢入裏就看，備共韋範等並見流光，向西北、東南二處流行，須臾即滅。

（T52n2103_017：0220a22-0221a6）



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

226

說明：《廣弘明集》大正藏本之底本為高麗藏本，對校宋本、元本、明本、宮

本。筆者另對校趙城金藏本，並重新斷句、分段以上全文，未依大正藏及

CBETA原文。關於本〈法朗〉傳與〈慶舍利感應表〉間對於陝州感應之記

錄對應關係，另可參考聶靖，〈王劭《舍利感應記》考——隋文帝分舍利

事件的感應記録與文本生成〉，頁 406-407，表一。

二、隋．不著撰人，〈古寶輪禪院記〉碑文

大隨武元皇帝，收得無畏三藏進到舍利五十九粒，肉髻珠三分得一分。仁壽元

年，曇延國师、神尼智仙、法汝、道秀起塔八座，道勝起塔五十一座。下基起

木塔，甘橖起木塔。善法寺見光四度、八娑羅樹二度，五色雲，一卧佛、二菩

薩、一神尼。函內見鳥，三枝金花。自然幡盖、異香，雲成輪相。仁壽元年三

月卄三日，善法寺、闡業寺、大興國寺、開法寺。卄八日卯時，司馬張俻，钁

下得鳥，黃色，大如鶉。馴至卄八日，大都督侯進築基掘地，閿鄉縣玉山鄉杜

化奉　　奏，至四月初五日酉時，神尼道秀送舍利，變成輪相，大如車輪，白

雲覆其輪，紅、紫色，青雲從　　寶塔內出現。文林郎韋範、僧曇暢並見光。

起其塔，高一百八十尺，殿宇一百餘間，藏稽禪師建道秀之壇。古寶輪禪院

記。

說明：馬嘯，〈隋《古寶輪禪院記》考釋〉有錄文，但文字（如「钁」誤為「镢」、

「稽」誤為「得」等）與斷句均有不少問題。主譯者依據中國國家圖書館及

京都大學人文科學研究所藏〈古寶輪禪院記〉拓本重新錄文。

羅振玉，《雪堂所藏金石文字簿錄》收有一種石碑拓片之錄文，題名

為〈善法寺舍利塔記〉，羅氏斷為宋拓孤本。錄文為「大隨武元皇帝，收

得無畏三藏進到舍利五十九粒，肉髻珠三分得一分。仁壽元年，曇延國

师、神尼智仙、法汝、道秀起塔八座，道勝起塔五十一座。下基起木塔，

甘橖起木塔。善法寺見光四度、八娑羅樹二度，五色雲，一臥佛、二菩

薩」（原錄文無標點，見羅振玉，《雪堂所藏金石文字簿錄》，葉 96），顯
與〈古寶輪禪院記〉碑文的前半部分相同。由於羅氏藏本今不可見，無法

判斷〈善法寺舍利塔記〉是否即〈古寶輪禪院記〉之部分拓片、殘件，抑

或拓自其他碑石。姑存此處，以俟該拓本重現。羅氏所藏拓本中無碑題，

疑似是見到「善法寺見光四度」一句，故命名為〈善法寺舍利塔記〉。

〈古寶輪禪院記〉原碑未記錄刻石或撰文之年代，《北京圖書館藏中國

歷代石刻拓本彙編》收錄時，卻將此碑倒數第七行出現的「仁壽元年四月

五日」視為刻石時間，很值得商榷（見北京圖書館金石組編，《北京圖書

館藏中國歷代石刻拓本彙編》第 9冊，頁 140）。馬嘯認為此事發生在仁
壽元年，見馬嘯，〈隋《古寶輪禪院記》考釋〉，頁 52-53。但〈古寶輪禪院



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

227

記〉碑中所述神異，包括情節、人物、甚至發生的日期均與《廣弘明集》、

《續高僧傳．釋法朗傳》所記載的仁壽二年「陝州感應」如出一轍；加上此

碑所在之寶輪寺，位於河南省三門峽市陝州故城東南方，當與陝州感應有

密切關連，唯碑中卻兩次記之為「仁壽元年」發生事，令人不明就裡，可能

是刻石追記時，撰者誤植年代。

如果此碑確係隋代所刻，依照碑末所述，其地應該就是「古寶輪禪

寺」，且應該不屬於碑中提到的「善法寺、闡業寺、大興國寺、開法寺」（隋

代寺名）之列。如果〈古寶輪禪院記〉所記述的事情是發生在陝州寶輪禪寺

（隋代寺名），那又為何會與〈慶舍利感應表〉中明記發生在陝州大興國寺

（隋代寺名）的種種瑞像如此接近？這是個值得思考的問題。

因《廣弘明集．慶舍利感應表》、《續高僧傳・釋法朗傳》、〈古寶輪禪

院記〉三者內容高度相似，明顯有同源關係，具有對勘價值。表一以〈古寶

輪禪院記〉的內容為基礎，保持其段落先後順序，對比內容最詳盡的《廣弘

明集・慶舍利感應表》之相應內容。從比較中可知，〈古寶輪禪院記〉明顯

是從某種內容近似類似《廣弘明集．慶舍利感應表》的長文摘錄、縮略而

來。故關於神異之記述均有所對應。然此碑的內容應有大幅刪略，並且在

時間和細節上，均有過度整合的痕跡，如〈古寶輪禪院記〉「仁壽元年三月

卄三日，善法寺、闡業寺、大興國寺、開法寺」本應發生在「自然幡盖、異
香，雲成輪相」（四月八日午時）之前，但在〈古寶輪禪院記〉碑文中順序

卻是後者為先；「紅、紫色，青雲從　　寶塔內出現」其實是兩段不同的話

的混合；又〈古寶輪禪院記〉在很短的一個段落中卻兩次提到「卄八日」，

明顯是倉促整理的痕跡；挖到異鳥的本來應該是「閿鄉縣玉山鄉民杜化雲，

钁下忽出一鳥」，但在碑文中變成「司馬張俻，钁下得鳥」；再如「仁壽元年

三月卄三日，善法寺、闡業寺、大興國寺、開法寺」、「奉　奏」等句也有

明顯的缺漏，文意不知所云。唯此碑亦提供了部分其他文獻未及之新資

訊，如舍利之來源；智仙以外的其他多位神尼；「大興國寺、開法寺」的存

在；塔的高度以及相關殿宇之規模等，仍是不可多得的重要資料。

表一：〈古寶輪禪院記〉與《廣弘明集．慶舍利感應表》內容對照表

〈古寶輪禪院記〉 《廣弘明集・慶舍利感應表》

大隨武元皇帝，收得無畏三藏進到舍

利五十九粒，肉髻珠三分得一分。

缺記

仁壽元年，曇延國师、神尼智仙、法

汝、道秀起塔八座，道勝起塔五十一

座。下基起木塔，甘橖起木塔。

缺記



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

228

善法寺見光四度 舍利在陝州城，三月二十三日，夜二更裏，大通

寺、善法寺、闡業寺並見光明。唯善法寺所見光

內，有兩箇華樹。形色分明，久而方滅。其色初

赤，尋即變白，後散如水銀，滿屋之內，物皆照

徹。

八娑羅樹二度 即見娑羅樹一雙，東西相對，枝葉宛具，作深青

色。俄頃道俗奔集。復於西面外，以水澆洗，即見

兩樹，葉有五色。次南面外，復有兩樹，枝條稍

直，其葉色黃白。次東面外，復有兩樹，色青葉

長。其四面樹下，並有水文。

五色雲 五色雲再見：三月十五日申時，舍利到陝州城南三

里澗，即有五色雲從東南欝起。俄爾總成一蓋，即
變如紫羅色。舍利入城，方始散滅，當時道俗並

見。至二十八日未時，在大興國寺，復有五色雲，

從西北、東南二處而來，舍利塔上相合，共成一

段。時有文林郎韋範、大都督楊旻及官民等，並同

觀矚。其雲少時即散者也。

一卧佛、二菩薩、一神尼。函內
見鳥，三枝金花

石函內外四面見佛、菩薩、神尼、娑羅樹、光明

等：（中略）其函內外四面，總見一佛、三菩薩、一

尼、一鳥、三枝華、八株樹。今別畫圖狀，謹附聞

奏。

自然幡盖、異香，雲成輪相 下時，四方雲起，變成輪相，復有自然幡蓋，及塔

上香雲，二度光見。

四月八日午時，欲下舍利，于時道俗悲號。四方忽

然一時雲起，如煙如霧。漸次向上，至於日所，即

遶日變成一暈，猶如車輪，內別有白雲，團圓翳

日。日光漸即微闇，如小盞許，在輪外周匝次第，

以雲為輻，其輪及輻並作紅、紫色。至下舍利訖，

其雲散滅，日光還即明淨。復於塔院西北牆外，大

有自然幡蓋，亦有見幡蓋圍遶舍利者，當時謂有人

捉幡供養。至下舍利訖，其幡蓋等忽即不見，于時

道俗見者不少。至戌時，司馬張備等見塔上有青雲

氣從塔內而出，其雲甚香。

仁壽元年三月卄三日，善法寺、

闡業寺、大興國寺、開法寺。

舍利在陝州城，三月二十三日，夜二更裏，大通

寺、善法寺、闡業寺並見光明。

卄八日卯時，司馬張俻，钁下得

鳥，黃色，大如鶉。

馴至卄八日，大都督侯進築基掘

地，閿鄉縣玉山鄉杜化奉　　奏

塔基下掘地得鳥：舍利來向大興國寺，三月二十八

日卯時，司馬張備，共大都督侯進，檢校築基。掘

地已深五尺，有閿鄉縣玉山鄉民杜化雲，钁下忽出

一鳥，青黃色，大如鶉。馴行塔內，安然自處，執

之不恐。未及奉送，其鳥致死。今營福事，於舍利

塔內，獲非常之鳥，既以出處為異，謂合嘉祥。今

別畫鳥形，謹附聞奏。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

229

圖四：中國國家圖書館藏〈古寶輪禪院記〉拓片

（引自：北京圖書館金石組編，《北京圖書館藏中國歷代石刻拓本彙編》第 9 冊，頁 140）

至四月初五日酉時，神尼道秀送舍

利，變成輪相，大如車輪，白雲覆其

輪，紅、紫色，青雲從　　寶塔內出

現。文林郎韋範、僧曇暢並見光。

四月八日午時，欲下舍利，于時道俗悲號。四方

忽然一時雲起，如煙如霧。漸次向上，至於日

所，即遶日變成一暈，猶如車輪，內別有白雲，

團圓翳日。日光漸即微闇，如小盞許，在輪外周

匝次第，以雲為輻，其輪及輻並作紅、紫色。至

下舍利訖，其雲散滅，日光還即明淨。復於塔院

西北牆外，大有自然幡蓋，亦有見幡蓋圍遶舍利

者，當時謂有人捉幡供養。至下舍利訖，其幡蓋

等忽即不見，于時道俗見者不少。至戌時，司馬

張備等見塔上有青雲氣從塔內而出，其雲甚香，

即喚使人文林郎韋範、大興寺潧〔主譯者按：應為

「僧」字〕曇暢入裏就看，備共韋範等並見流光，

向西北、東南二處流行，須臾即滅。

起其塔，高一百八十尺，殿宇一百餘

間，藏稽禪師建道秀之壇。

缺記



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

230

三、五代．義楚集，《釋氏六帖》，卷一一，〈神通化物部十六．法朗花樹〉

蒲州人。學涉三藏，偏鏡毗尼。開割篇聚，不阻名聞。加復器用平直，無受輕

陵。决斷剛正，不私強禦。住勝光，究律典。送舍利陸州，感光中現三花樹、

五色雲等，石變為寶。（B13n0079_011：0235a10）

說明：本段之底本為《大藏經補編》中轉錄的「普慧藏」本。而普慧藏本所據之底

本為日本寬文九年（1669）飯田氏忠兵衛刊本，無校本（B13n0079_001：
0001a1）。《釋氏六帖》有宋代刊本，其後久佚。今僅京都東福寺藏有一部
被列為日本國寶的宋代孤本《釋氏六帖》（又名《釋氏纂要六帖》，後挖改

標題為《義楚六帖》）共十二冊，以及寬文九年（1669）京都飯田忠兵衞、
延寶三年（1675）京都村上勘兵衞兩種江戶時代刊本存世。唯寬文、延寶
二本刻字訛誤甚多，如參校文獻三之段落將「開割」誤為「開剖」、參校文

獻四之段落將「虛妄」刻為「虛安」等，仍以宋本為佳。故參校文獻三、

四之錄文，由筆者以東福寺藏宋本為底本，對校寬文、延寶二本。並重新

斷句、分段，未依普慧藏本及 CBETA原文。宋本《釋氏六帖》（《義楚六

帖》）於 1952年指定為「日本國寶．重要文化財（美術品）」時，定為南宋
刻本；近年陳先行則認為應是北宋刻本、南宋遞修本，參見陳先行，《古籍

善本》，頁 73-75。對《釋氏六帖》所引《續高僧傳》之版本，見錢汝平，
《日藏宋刻《釋氏六帖》研究》，頁 67-77。

四、五代．義楚集，《釋氏六帖》，卷一一，〈神通化物部十六．曇遂高遠〉

雍州人。初學《大論》，後味《唯識》，研精《攝論》，選其幽理。每言三界虛

妄，但是一心。追求外境，未悟難息，故得名稱高遠。慎守根門，勤修戒檢，

住真寂寺。送舍利晉州，大放光明，如虹霞而飛。（B13n0079_011：0235a11）

引用書目

傳統文獻

漢．劉熙撰，愚若點校，《釋名》，北京：中華書局，2020。
魏．王弼注，唐・孔穎達疏，《周易正義》，北京：北京大學出版社，2000。
北齊．顏之推撰，王利器集解，《顏氏家訓集解》，上海：上海古籍出版社，1980。
隋．不著撰人，〈古寶輪禪院記〉，京都：京都大學人文科學研究所藏拓片。

隋．不著撰人，〈古寶輪禪院記〉，北京：中國國家圖書館藏拓片。

唐．不著撰人，〈唐并州陽曲縣主簿朱行斌墓誌銘〉，京都：京都大學人文科學研究所藏

拓片。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

231

唐．不著撰人，〈昭成寺尼大徳三乗墓誌銘〉，京都：京都大學人文科學研究所藏拓
片。

唐．道宣撰，蘇小華校注，《續高僧傳校注》，上海：上海古籍出版社，2021。
五代．義楚，《義楚六帖》，收入柳田聖山、椎名宏雄共編，《禪學典籍叢刊》第 6卷

下，京都：臨川書店，2001，據京都東福寺藏宋本影印。
五代．義楚，《義楚六帖》，寬文九年（1669）京都飯田忠兵衞刊本，東京：國立公文

書館內閣文庫藏。

五代．義楚，《義楚六帖》，延寶三年（1675）京都村上勘兵衞刊本，東京：東京大學
東洋文化研究所藏。

遼．釋行均撰，《龍龕手鑑》，上海：商務印書館，1934。
明．李濂纂修，《河南通志》，明嘉靖三十五年（1556）刊本，臺北：國立故宮博物院

藏。

明．陳宣等纂，《河南郡志》，弘治序刊、萬曆補刊本，東京：國立國會圖書館藏。

明．張自烈，《正字通》，清畏堂刻本，北京：中國國家圖書館藏。

清．王士俊等修，《（雍正）河南通志》，東京：國立公文書館內閣文庫藏。

清．董誥等編，《全唐文》，北京：中華書局，1987。
清．趙希曾等修，《陝州直隸州志》，清光緒十七年（1891）刻本，北京：中國國家圖

書館藏。

清．嚴可均校輯，《全上古三代秦漢三國六朝文》，北京：中華書局，1991。
中國國家圖書館編，《趙城金藏》，北京：北京圖書館出版社，2008。
北京圖書館金石組編，《北京圖書館藏中國歷代石刻拓本彙編》第 9冊，鄭州：中州古

籍出版社，1989。

近人論著

丁福保編

1921 《佛學大辭典》，上海：醫學書局。

大島幸代

2024 〈仁寿元年の第一次仁寿舎利塔に関する資料集成〉，加島勝編，《器
と信仰：東アジアの舎利荘厳をめぐる美術史・考古学からのアプ
ローチ》，東京：勉誠社，頁 317-367。

小野勝年

1989 《中国隋唐長安．寺院史料集成》，京都：法藏館。
中村元

2001 《広說佛教語大辞典》，東京：東京書籍。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

232

王海根編纂

2006 《古代漢語通假字大字典》，福州：福建人民出版社。

冉萬里

2016 〈越南北寧省順成縣春關村出土的隋仁壽元年舍利石函及舍利塔銘

——交州龍編縣禪眾寺舍利石函及塔銘調查記〉，《西部考古》第 10
輯，北京：科學出版社，頁 51-67。

牟發松、毋有江、魏俊傑

2017 《中國行政區劃通史．十六國北朝卷》，上海：復旦大學出版社，第 2
版。

任繼愈主編

2002 《佛教大辭典》，南京：江蘇古籍出版社。

杜斗城、吳通

2014 〈隋代獨孤皇后與佛教關係述論〉，《新疆師範大學學報（哲學社會科

學版）》35.3：54-62。
佛光山宗務委員會編

2014 《佛光大辭典增訂版》，高雄：佛光文化。

吳汝鈞編

1992 《佛教思想大辭典》，臺北：臺灣商務印書館。

李志鴻、曾堯民主譯

2022 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（八）〈釋道英傳〉〉，《古今論衡》38：
122-139。

李芳民

2006 《唐五代佛寺輯考》，北京：商務印書館。

余廼永校註
2008 《新校互註宋本廣韻（定稿本）》，上海：上海人民出版社。

林聖智主譯

2023 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋明誕傳〉〉，《古今論衡》41：
146-151。

河上麻由子

2013 〈ベトナムバクニン省出土仁寿舎利塔銘，及びその石函につい
て〉，《東方學報》（京都）88：462-443（頁面左翻故頁數倒序）。

長岡龍作

2016 〈仁寿舎利塔の石函と感応〉，加島勝，《「仁寿舎利塔の信仰と荘厳
に関する総合的調査研究」研究成果報告書》，頁 75-85。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

233

施和金

2017 《中國行政區劃通史．隋代卷》，上海：復旦大學出版社，第 2版。
馬嘯

2017 〈隋《古寶輪禪院記》考釋〉，《文物鑒定與鑒賞》2017.12：52-53。
荻原雲來編纂

1986 《漢訳対照梵和大辞典》，東京：講談社。
許正弘主譯

2021 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（七）〈釋法順傳〉〉，《古今論衡》37：
160-176。

許凱翔主譯

2022 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（九）〈釋道密傳〉〉，《古今論衡》39：
214-226。

陳先行

2024 《古籍善本》，上海：上海人民出版社，修訂版。

陳怡安主譯

2022 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（九）〈釋智隱傳〉〉，《古今論衡》39：
227-231。

2022 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（九）〈闍提斯那傳〉〉，《古今論衡》39：
232-243。

黃征

2020 《敦煌俗字典》上海：上海教育出版社，第 2版。
黃庭碩主譯

2024 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十二）〈釋智光傳〉〉，《古今論衡》43：
137-140。

2024 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十二）〈釋智教傳〉〉，《古今論衡》43：
141-145。

楊郁如主譯

2024 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十二）〈釋法周傳〉〉，《古今論衡》43：
126-132。

2024 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十二）〈釋慧誕傳〉〉，《古今論衡》43：
133-136。

楊效俊

2015 〈隋代京畿地區仁壽舍利石函的圖像與風格——以神德寺舍利石函為

中心〉，《考古與文物》2015.5：80-87。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

234

漢語大詞典編纂處編纂

2011 《漢語大詞典》，上海：漢語大詞典出版社，第 2版。
鄭雅如主譯

2023 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋慧重傳〉〉，《古今論衡》41：
160-165。

2023 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋寶積傳〉〉，《古今論衡》41：
166-172。

諸橋轍次編

1999 《大漢和辞典》，東京：大修館書店，修訂第 2版。
賴文英主譯

2021 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（七）〈釋轉明傳〉〉，《古今論衡》37：
143-150。

賴依縵主譯

2024 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十二）〈釋慧藏傳〉〉，《古今論衡》43：
155-159。

錢汝平

2021 《日藏宋刻《釋氏六帖》研究》，上海：上海交通大學出版社。

聶靖

2024 〈王劭《舍利感應記》考——隋文帝分舍利事件的感應記録與文本生
成〉，《魏晉南北朝隋唐史資料》第 49輯，上海：上海古籍出版社，
頁 393-408。

羅振玉

1927 《雪堂所藏金石文字簿錄》，天津：東方學會。

박대남、이송란

2010 〈중국 隋 仁壽 4년 神德寺 舍利具 연구〉，《한국고대사탐구》6：
201-249。

網路資源

CBETA中華電子佛典協會漢文大藏經 http://tripitaka.cbeta.org

中央研究院歷史語言研究所漢籍電子文獻資料庫

http://hanchi.ihp.sinica.edu.tw/ihp/hanji.htm

教育部《重編國語辭典修訂本》https://dict.revised.moe.edu.tw/

教育部《異體字字典》https://dict.variants.moe.edu.tw/

DCS - Digital Corpus of Sanskrit http://sanskrit-linguistics.org/dcs/



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

235

〈釋曇觀傳〉、〈釋靈達傳〉主譯者：郭珮君

譯注範圍：卷 28，感通下．隋京師大興善寺釋曇觀傳二十六／隋京師延興寺釋靈達
傳二十七

譯注底本：中華書局郭紹林點校本（2016年重印版），頁 1110-1112

隋京師大興善寺釋曇觀傳二十六

【注釋】

〈1〉 莒州：北周改南青州置，治所在團城（今山東省沂水縣），轄境相當於今山東

沂水、沂源等地。隋大業初廢，唐武德五年（622）復置，貞觀八年（634）
廢。參林聖智主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋明璨傳〉〉，頁 152，
注 1。

○原文一

釋曇觀，莒州〈1〉人。七歲出
家，慕欣法宇。及進具〈2〉後，
尋討義門，偏宗《成實》〈3〉，祛
折〈4〉玄滯。後以慧解亂神本〈5〉
也，乃返駕澄源，攝慮〈6〉巖
壑。十六特勝〈7〉，弥所留心，
神咒廣被，銷殄邪障。高聞〈8〉
周遠，及于天闕，開皇之始，下

勑徵召，延入京室，住大興善

〈9〉，供事隆厚，日問起居。屢上
〈10〉紫庭〈11〉，坐以華褥，帝親
供侍〈12〉，欽德受法。觀寬懷
〈13〉敦裕，言無浮侈，深得法忍
〈14〉，苦樂虛心，故使名利日
增，而素氣常在。所獲信施，並

入僧中，房宇索然，衣鉢而已。

時俗流湎之夫，雅尚之也。

●譯文一

釋曇觀是莒州人。七歲時出家，仰慕寺院（佛

法）。進一步受持具足戒後，追尋深探義理，

偏好推崇《成實論》，消解斷除深奧疑難。之

後，因為認為執著於義理的思辨反而擾亂真心

本識，於是回歸澄淨心源，收攝思慮於山巒溪

谷中。特別留意十六特勝法，神咒遠布，消滅

了邪惡的業障。名聲遠布，皇帝也都聽聞，開

皇初年，下敕徵召（曇觀），邀請入京，住於

大興善寺，奉養隆重而豐厚，日日關切其生活

起居。經常上謁宮廷，坐在華美的坐褥上，皇

帝親自供奉，尊敬佩服其德行，受法於曇觀。

曇觀胸懷寬大，篤厚而寬容，言辭並不浮誇華

美，深刻領悟法忍，虛心接受痛苦、快樂，因

此名聲利養日益增加，卻依舊保持著原本的作

風。曇觀得到的各種布施，都交給了僧團，

（曇觀的）屋舍沒有什麼陳設，僅有僧衣及缽

盂而已。當時民間的凡夫俗子，相當崇尚曇

觀。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

236

〈2〉 進具：指受具足戒。

〈3〉 成實：指《成實論》及其相關論疏。《成實論》為訶梨跋摩造，鳩摩羅什譯。

參見曾堯民主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十一）〈釋曇瑎傳〉〉，頁 138，
注 2。

〈4〉 折：蘇小華校注據【興】改作「析」，經查【興】實作「折」，無需校改。見

唐．釋道宣撰，蘇小華校注，《續高僧傳校注》，頁 822。

〈5〉 神本：真心本識。隋．慧遠，《大乘義章》卷三〈八識義十門分別〉：「據妄攝

真，真隨妄轉，共成眾生。於此共中，真識之心為彼無始惡習所熏，生無明

地。所生無明，不離真心，共為神本，名為本識。此亦名為阿梨耶識。」

（T44n1851_003：0529c11-14）亦可參見隋．吉藏，《仁王般若經疏》卷三：
「一切眾生心識神本無所得，以妄想因緣有六道差別。若能知妄，畢竟無所

有，還歸般若，故云為一切眾生心識神本。心意識神，體一名異耳。又解：心

識神本者，似如來藏，是生死根本。」（T33n1707_003：0355c23-27）

〈6〉 攝慮：收攝思慮。參曾堯民主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十一）〈釋僧

蓋傳〉〉，頁 133，注 7。

〈7〉 十六特勝：禪門修行法之一。參見西晉．竺法護譯，《修行道地經》卷五〈數

息品〉：「何謂十六特勝？數息長則知，息短亦知，息動身則知，息和釋即知，

遭喜悅則知，遇安則知，心所趣即知，心柔順則知，心所覺即知，心歡欣則

知，心伏即知，心解脫即知，見無常則知，若無欲即則知，觀寂然即知，見道

趣即知。是為數息十六特勝。」（T15n0606_005：0216a15-20）隋．慧遠，《大
乘義章》卷一六〈十六特勝七門分別〉：「十六特勝如《成實》說⋯⋯言特勝

者，此觀勝於不淨觀法，故名特勝。⋯⋯不淨觀門但破貪欲，此觀能破一切煩

惱。何故而然？一切煩惱因惡覺生，念出入息，除滅惡覺，惡覺斷故，煩惱不

起，故破一切。」（T44n1851_016：0771a10-16）智顗（538-597）亦曾於《釋
禪波羅蜜次第法門》、《六妙法門》、《法界次第初門》、《禪門章》中多次闡述此

法。

〈8〉 聞：【初】「問」。

〈9〉 大興善：指大興善寺，位於大興城靖善坊，是隋唐時期主要譯經中心之一。參

見許凱翔主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（九）〈釋道密傳〉〉，頁 215，注
11；陳怡安主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（九）〈釋智隱傳〉〉，頁 228，注
4；鄭雅如主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋慧重傳〉〉，頁 161，注
11；曾堯民主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十一）〈釋僧蓋傳〉〉，頁 133，
注 9。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

237

〈10〉 上：【宋】【磧】【郭】「止」，【興】【初】【再】【趙】【宮】「上」。茲據古寫經及

早期刻本改回。

〈11〉 紫庭：指帝王宮廷。唐高宗，《全唐文．大唐紀功頌并序》：「天工是代，紫庭

無享覜之賓；神道克恭，元冕乏郊禋之辟。」（頁 132）

〈12〉 侍：【宮】【宋】【磧】【郭】「待」，【興】【初】【再】【趙】「侍」。茲據古寫經及

早期刻本改回。

〈13〉 懷：【再】【趙】「厚」。

〈14〉 法忍：六情不著、六塵不受。參見龍樹菩薩造，姚秦．鳩摩羅什譯，《大智度

論》卷一五〈釋初品中羼提波羅蜜法忍義第二十五〉：「云何名法忍？忍諸恭

敬、供養眾生及諸瞋惱、婬欲之人，是名生忍。忍其供養、恭敬法及瞋惱、婬

欲法，是為法忍。復次，法忍者，於內六情不著，於外六塵不受，能於此二不

作分別。何以故？內相如外，外相如內，二相俱不可得故；一相故，因緣合

故，其實空故，一切法相常清淨故，如、真際、法性相故，不二入故，雖無二

亦不一。如是觀諸法，心信不轉，是名法忍。」（T25n1509_015：0168b8-16）
又，《大智度論》卷一五：「若觀諸法常畢竟空，取相心著，是為惡邪見；若觀

空不著，不生邪見，是為法忍。如偈說：『諸法性常空，心亦不著空；如是法

能忍，是佛道初相。』如是等種種入智慧門，觀諸法實相，心不退、不悔，

不隨諸觀，亦無所憂，能得自利、利他，是名法忍。」（T25n1509_015：
0171c29-0172a7）

○原文二

仁壽中歲〈15〉，奉勑送舍利於
本州定林寺〈16〉。初停公館，
即放大光。掘基八尺，獲銅浮

圖一枚，平頂圓基，兩戶相

對，制同神造，雕鏤駭人，乃

用盛舍利，安瓶置內，恰得相

容。州民禽巨海者患瘂六年，

聞舍利至，自書請瑞。見本一

粒分為三分，色如黃金，乍沉

乍舉；又〈17〉見三佛從空而
降，即能陳述，詞句如流。觀

還京都，不委終事。

●譯文二

仁壽二年奉敕護送舍利至莒州定林寺。一開始暫

住於公館時，（舍利）就散發出強烈的光芒。挖

掘塔基至八尺之時，出現了一枚銅製佛塔，塔頂

平坦而塔基呈圓形，塔有兩扇門相對，形制如同

神人所製造，雕琢刻鏤相當驚人，於是用此銅塔

盛裝舍利，將舍利瓶安置於銅塔中，剛剛好可以

容納。州民禽巨海，患了六年的瘂病，聽聞舍利
到來，主動上書請求祥瑞。看見舍利由原本一粒

而分作三分，色澤如黃金一般，忽隱忽現；又看

見三佛從空中降下，（禽巨海）立刻就能夠開口

說明此事，言辭語句流暢。曇觀後來返回京城，

不清楚最後結果如何。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

238

【注釋】

〈15〉 仁壽中歲：此指仁壽二年第二次分布舍利。見參校文獻一及參校文獻三。

〈16〉 定林寺：據送舍利至莒州推測為今山東莒縣浮來山定林寺。元．于欽纂修，

《齊乘》卷一〈山川一〉：「浮來山。莒州西三十里，春秋公及莒人盟于浮來，

即此也。⋯⋯黄華水發源于此，合浮來眾水瀦為莒之西湖。湖西復有定林山，
山有定林寺，亦名刹也。」可以推測，定林寺名應由山名而來。

〈17〉 又：【宋】【磧】【郭】「及」，【興】【初】【再】【趙】【宮】「又」。茲據古寫經及

早期刻本改回。

興聖寺藏《續高僧傳》卷二六〈釋曇觀傳〉、〈釋靈達傳〉、〈釋僧昕傳〉



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

239

隋京師延興寺釋靈達〈1〉傳二十七

【注釋】

〈1〉 達：【宋】【磧】「遠」，【郭】據【再】【趙】校改。【七】【興】【初】【再】【趙】

【宮】「達」。

〈2〉 達：【宮】【宋】【磧】「遠」，【郭】據【再】【趙】校改。【興】【初】【再】【趙】

「達」。七寺本未抄錄本傳而改抄《攝大乘論》，故不列入校本。

〈3〉 恒州：治今河北石家莊正定縣。《元和郡縣圖志》卷一七〈河北道二．恆州〉：

「漢高帝三年⋯⋯以鉅鹿之北境置恆山郡，因恆山為名。後避文帝諱，改曰常

山。⋯⋯後魏道武帝登恆山郡城，北望安樂壘，嘉其美名，遂移郡理之，卽今
州理是也。周武帝於此置恆州。隋煬帝大業九年罷州，以管縣屬高陽郡。武德

元年，重置恆州。」（頁 477）參見曾堯民主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注
（十一）〈釋僧蓋傳〉〉，頁 132，注 1。

〈4〉 遠公：指隋代淨影寺慧遠（523-592），俗姓李氏，敦煌人。其傳見於《續高僧
傳》卷八〈義解篇四．隋京師淨影寺釋慧遠傳十四〉（以下簡稱〈釋慧遠傳〉）。

〈5〉 三業：指身、口、意三業。參見龍樹菩薩造，姚秦．鳩摩羅什譯，《大智度論》

卷一四〈釋初品中尸羅波羅蜜義之餘〉：「人有三業作諸善，若身、口業善，意

業自然入善。」（T25n1509_014：0163a21-22）

〈6〉 遠：【初】「達」。

○原文一

釋靈達〈2〉，恒州〈3〉人。先在
儒門，備參經史，唯見更相圖

略，時有懷仁抱義，然復終淪

諸有，未免無常，乃釋髮道

流，希崇正軌。從遠公〈4〉學
義，咸知大意，因即依隨，三

業〈5〉無捨；及遠〈6〉之入京
輦〈7〉，慕義相從。晚住延興
〈8〉，退隱自守，端斂身心，終
日禪默，衣食麁弊，不希華

美。

●譯文一

釋靈達是恆州人。原本出身儒門，廣泛研讀經

史，只看見儒生們重複不斷的謀略，有時也會

出現懷抱仁義道德者，然而最終還是淪於生死

浮沈，無法超脫於無常，於是剃髮入道，希望

尊崇正道。追隨慧遠法師學習義學，都能理解

大致的意涵，於是就依循慧遠法師，身、口、

意三業都無所遺漏；等到慧遠前往京城，（靈

達）仰慕法師的高義而隨行。晚年住於延興寺，

斷絕世俗煩擾而謹守本分，端正、收斂身心，

整天禪修靜坐，衣著飲食粗簡鄙陋，不崇尚華

麗美飾。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

240

〈7〉 入京輦：隋代開皇七年（587），慧遠入京城，住大興善寺。參見〈釋慧遠
傳〉：「（開皇）七年春往定州，途由上黨，留連夏講，遂闕東傳。尋下璽書，

慇懃重請，辭又不免，便達西京。于時勑召大德六人，遠其一矣，仍與常隨學
士二百餘人創達帝室，親臨御筵，敷述聖化，通孚家國。上大悅，勑住興善
寺，勞問豐華，供事隆倍。」（頁 284）

〈8〉 延興：【宋】【磧】【郭】＋「寺」，【興】【初】【再】【趙】【宮】「延興」。茲據古

寫經及早期刻本改回。《續高僧傳》卷八〈義解篇四．釋曇延傳〉：「有勑於廣
恩坊給地立延法師眾。開皇四年，下勑改延眾可為延興寺，面對通衢。京城之
東西二門，亦可取延名以為延興、延平也。然其名為世重，道為帝師，而欽承

若此，終古罕類。」（頁 276-277）參見賴依縵主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯
注（十二）〈釋慧藏傳〉〉，頁 158，注 17。延興寺於唐代二度易名為「永泰
寺」、「萬壽寺」，參見小野勝年，《中国隋唐長安．寺院史料集成 史料篇》，

「永泰寺」，頁 282-286。

○原文二

仁壽中〈9〉，勑召送舍利於本州
龍藏寺〈10〉。初定基址〈11〉，
聞〈12〉有異香，漸漸芬烈，隨
風而至，遍於寺內。有民金玄

瓚者住在寺側，先患鼻塞，二

十餘年莫知香臭，當〈13〉于此
日忽聞香氣，驚尋至寺，因爾齆

〈14〉差〈15〉。又雨天花，從空
而下，光彩鮮浄，晃若金銀，先

降塔所，後及寺院。道俗競接，

輕薄如鏤。下舍利訖，有〈16〉
白鶴旋於塔上，良久翔逝。達

〈17〉後連尋定業，追訪山野
〈18〉，不顧名貫〈19〉，頭陀
〈20〉林冢〈21〉，雖逢神鬼，都
不怖憚。大業之始，終於墓叢。

初不委之，村人怪不乞食，就看

已卒，跏趺如在，因〈22〉合牀
殮於杜城〈23〉窟中。

●譯文二

仁壽年間奉召護送舍利至恆州龍藏寺。最初決

定舍利塔的位置，聞到特殊的香氣，逐漸芬香

濃烈，隨著風而瀰漫寺內。有民名金玄瓚住在

寺旁，之前患有鼻塞，二十多年來都聞不到氣

味，當天突然聞到芳香的氣味，驚愕而追尋

（香氣）到寺中，鼻病因此痊癒。另外還降下天

花，從天空中落下，光澤色彩鮮明潔淨，閃耀

如金銀一般，先是降在佛塔之處，之後也落於

寺院之中。出家人、在家眾都爭相接下（天

花），輕盈薄透如鏤空的雕飾。安置舍利於塔下

後，出現白鶴迴旋於佛塔頂上，很長一段時間

才飛離。靈達之後不斷地探求禪定修行，尋訪

山林原野中，不在乎名籍，奉行頭陀行於林間

墳墓中，雖然遇到鬼神，也皆不感到畏懼忌

憚。大業初年，亡於墳墓林立之處。一開始人

們都不知道，村人對（靈達）不外出托缽而感到

奇怪，近看才發現（靈達）已經過世，結跏趺坐

就如同仍在世一般，於是連同坐床一併入殮於

杜城石窟中。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

241

【注釋】

〈9〉 仁壽中：此指仁壽二年第二次分布舍利。見參校文獻一及參校文獻三。

〈10〉 龍藏寺：隋代開皇六年（586）建寺，位於今河北石家莊正定。同年十二月五
日題寫之〈張公禮龍藏寺碑〉，中央研究院歷史語言研究所傅斯年圖書館藏有

拓片數件，題名為〈王孝僊（仙）等壹萬人造龍藏寺碑記并陰及側〉，並註記

出土於河北正定大佛（隆興）寺。《古今圖書集成選輯（上）》卷一○八〈僧寺

部彙考二．神異典．龍興寺〉：「寺在真定府治東。隋開皇六年建。初為龍藏

寺，創建之日，天降異香，恆山刺史鄂國公王孝僊有碑記。宋開寶四年重建，

後有大悲閣，內鑄銅佛像，高與閣等。宋太祖曾幸之，繪像於閣西。元大德五

年重脩。明萬曆四年，重脩大悲閣，置僧綱司於內。」（B15n0088_108：
0549c17-21）參見顏尚文，〈隋「龍藏寺碑」考——定州地區與國家佛教政策關
係之背景〉。

〈11〉 址：【興】【初】【再】【趙】「趾」。

〈12〉 聞：【宮】「間」。

〈13〉 當：【宮】「常」。

〈14〉 齆：一種鼻道阻塞的疾病。唐．孫思邈，《千金翼方》卷一一〈鼻病第四〉中載

有「治鼻齆方」及「治齆鼻有息肉不聞香臭方」。參見唐・孫思邈，《千金翼

方》，頁 134。

〈15〉 差：通「瘥」，意指痊癒。

〈16〉 有：【再】【趙】＋「雙」。

〈17〉 達：【宮】【宋】【磧】「遠」，【郭】據【再】【趙】校改。【興】【初】【再】【趙】

「達」。

〈18〉 野：【初】【宮】「也」，【再】「世」。

〈19〉 名貫：指僧籍錄於官寺。一般而言，若有官寺僧籍，不但享有一定程度的供

養，也有相當的社會地位。類似用例，可見《續高僧傳》卷二三〈明律下．釋

明導傳〉：「釋明導，姓姚氏，本吳興人，因官歙州，遂家于彼。⋯⋯以貞觀初

行達陳州，逢勑簡僧，唯留世，導以德聲久被，遂應斯舉。雖蒙榮聞，意所遺
之，乃歎曰：『出家弘濟，務存許道，豈以名貫拘滯一方。』乃翻然遠征，棄

擲寺宇，至爍、礪二師座下，餐稟幽奧。」（頁 881-882）至於具體的供養，可
參《續高僧傳》卷二五〈感通上．釋圓通傳〉：「今授衣將逼，官寺例得衣賜。」

（頁 997-998）又，「既住官寺，厚供難捨，何能自屈此寺？」（頁 999）參見郭



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

242

珮君、李志鴻、顏娟英、許正弘主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（四）〈釋

圓通傳〉〉，頁 146, 151。

〈20〉 頭陀：指頭陀行，苦行的一種。後秦．鳩摩羅什譯，《摩訶般若波羅蜜經》卷

一四〈兩過品第四十七〉：「說法者受十二頭陀：一作阿蘭若，二常乞食，三納

衣，四一坐食，五節量食，六中後不飲漿，七塚間住，八樹下住，九露地住，

十常坐不臥，十一次第乞食，十二但三衣。」（T08n0223_014：0320c5-9）下文
提到「村人怪不乞食」，可說明傳主平日常乞食，符合十二頭陀所說的內容。

〈21〉 冢：【初】「塚」，【宮】「家」。

〈22〉 因：【初】【宮】「圎」。

〈23〉 杜城：位於長安城南郊，明德門之西。《續高僧傳》卷三○〈興福篇第九・釋

智興傳〉中另載智興葬於杜城窟中：「以貞觀六年三月遘疾少時，自知終日，

捨緣身資，召諸師友，因食陳別，尋卒莊嚴，春秋四十有五，葬於杜城窟

中。」（頁 1216）杜城地形易於開窟，因而成為石室瘞窟之所。關於石室瘞窟
的葬法，參見劉淑芬，〈石室瘞窟——中古佛教露屍葬研究之二〉。

參校文獻

一、唐．道宣，《廣弘明集》，卷一七，〈慶舍利感應表〉

恒州表云：舍利詣州，建立靈塔。三月四日到州，即共州府官人巡歷檢行安置

處所，唯治下龍藏寺堪得起塔。其月十日度地穿基，至十六日未時，有風從南

而來，寺內香氣殊異無比，道俗官私並悉共聞。及有老人姓金名瓚，患鼻不聞

香臭出二十餘年，於時在眾，亦聞香氣，因即鼻差。至四月八日，臨向午時，

欲下舍利。光景明淨，天廓無雲，空裏即雨寶屑天花，狀似金銀碎薄，大小間

雜，雰雰散下，猶如雪落。先降塔基石函上，遍墮寺內、城治。俱有雜色晃

曜，金晶映日。時即將衣承取，復在地拾得。道俗大眾十萬餘人，並見俱獲。

又剎柱東西二處，忽有異氣，其色黃白，初細後麁，如烽火烟龍形，宛轉迴屈

直上，周旋塔頂，遊騰清漢，莫測長短，良久乃滅。又有四白鶴從東北而來，

周繞塔上，西南而去。至二十日已時，築塔基恰成。復雨寶屑天華，收得盛有

一升。即遣行參軍王亮於先奉獻皇帝，開華於寶屑內復得舍利三顆。甚大歡

欣。（T52n2103_017：0217b11-29）

莒州舍利本一，至彼現三，放光映炤。掘基地下，忽得銅塔。及瘂者能言。

（T52n2103_017：0219c8-10）



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

243

二、唐．道宣，《集神州三寶感通錄》，卷上，〈震旦神州佛舍利感通〉

仁壽三年正月，復分布舍利五十三州，至四月八日同午時下。其州如左：恒州

無雲雨天花，遍城寺如此者⋯⋯莒州三現光，基得古塔，癡者言。

（T52n2106_001：0412c03-09）

三、唐．道世，《法苑珠林》，卷四○，〈慶舍利感應表并答〉

仁壽二年正月二十三日。復分布五十三州，建立靈塔。令總管刺史已下縣尉以

上廢常務七日，請僧行道，教化打刹，施錢十文，一如前式。期用四月八日午

時，合國化內同下舍利封入石函。所感瑞應者，別錄如左：恒州無雲雨下，天

降瑞花，遍城如此⋯⋯莒州三現神光，基得古塔，患唖能言。⋯⋯右總五十三

州。四十州已來皆有靈瑞，不可備列，具存大傳。（T53n2122_040：0604a10-
b05）

四、五代．義楚，《釋氏六帖》，卷一一，〈神通化物部第十六．曇觀銅塔〉

莒州人。七歲出家，慕忻法宇，及進具後，尋討義門，偏宗《實論》。勑送舍

利，本州掘基，銅塔得一，便安舍利，極有靈感。（B13n0079_011：0235a11-12）

五、五代．義楚，《釋氏六帖》，卷一一，〈神通化物部第十六．靈達經史〉

恆州人。先在儒門，備參經史，唯見更相圖略，時有懷仁抱義，然後終備淪於

諸有，未免無常。乃依遠公出家，終日禪默，衣食麤弊，不希華美。仁壽送舍

利本州龍藏寺，大有靈異。有金玄瓚患鼻聞香，天花紛落。後歸本州，跏坐而

卒。（B13n0079_011：0235a12-13）

引用書目

傳統文獻

唐．李吉甫撰，賀次君點校，《元和郡縣圖志》，北京：中華書局，1983。
唐．孫思邈，《千金翼方》，臺北：中國醫藥研究所，1974。
唐．釋道宣撰，蘇小華校注，《續高僧傳校注》，上海：上海古籍出版社，2021。
清．董誥等編，《全唐文》，北京：中華書局，1987。

近人論著

小野勝年

1989 《中国隋唐長安．寺院史料集成》，京都：法藏館。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

244

林聖智主譯

2023 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋明璨傳〉〉，《古今論衡》41：
152-159。

許凱翔主譯

2022 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（九）〈釋道密傳〉〉，《古今論衡》39：
214-226。

郭珮君、李志鴻、顏娟英、許正弘主譯

2020 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（四）〈釋圓通傳〉〉，《古今論衡》34：
144-165。

陳怡安主譯

2022 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（九）〈釋智隱傳〉〉，《古今論衡》39：
227-231。

曾堯民主譯

2024 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十一）〈釋僧蓋傳〉〈釋曇瑎傳〉〉，《古

今論衡》42：132-145。
劉淑芬

2008 〈石室瘞窟——中古佛教露屍葬研究之二〉，氏著，《中古的佛教與社

會》，上海：上海古籍出版社，頁 244-289。
鄭雅如主譯

2023 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋慧重傳〉〉，《古今論衡》41：
160-165。

賴依縵主譯

2024 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十二）〈釋慧藏傳〉〉，《古今論衡》43：
155-159。

顏尚文

1993 〈隋「龍藏寺碑」考——定州地區與國家佛教政策關係之背景〉，中國

唐代學會主編，《第二屆國際唐代學術會議論文集》，臺北，文津出

版社，頁 937-969。

網路資源

CBETA中華電子佛典協會漢文大藏經 https://cbetaonline.dila.edu.tw

中央研究院歷史語言研究所漢籍電子文獻資料庫

http://hanchi.ihp.sinica.edu.tw/ihp/hanji.htm

法鼓山地名規範資料庫 https://authority.dila.edu.tw/place/

教育部《重編國語辭典修訂本》https://dict.revised.moe.edu.tw



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

245

〈釋僧昕傳〉主譯者：許正弘

譯注範圍：卷 28，感通下．隋京師大興善寺釋僧昕傳二十八
譯注底本：中華書局郭紹林點校本（2016年重印版），頁 1112-1114

隋京師大興善寺〈1〉釋僧昕傳二十八

【注釋】

〈1〉 大興善寺：隋文帝（581-604在位）改建的寺院，為其營建新都大興城的重要
工程之一。見許凱翔主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（九）〈釋道密傳〉〉，

頁 215，注 11。該寺係文帝一朝的國寺與佛教中心，會集了當時北方的高僧大
德，並在隋代奉安舍利的活動中，扮演重要角色。參詳山崎宏，〈隋の大興善
寺〉；王亞榮，〈大興善寺與隋代佛教〉，頁 18-19。另，今次譯注本傳，【剛】
無篇目，傳文且有破損，以下僅據殘文有異者出校，其餘闕遺恕不一一注明。

而【七】僅存篇目，傳文則轉為寫錄《攝大乘論釋》，無法對校。

〈2〉 潞州：北周宣政元年（578）置，治今山西省襄垣縣北。隋開皇初廢。唐武德
元年（618）復置，治今山西省長治市。見倉本尚德主譯，〈《續高僧傳》〈感通
篇〉譯注（五）〈釋慧瑱傳〉〉，頁 152，注 4。潞州作為山西通往河北與從洛陽
北上太原的交通孔道，不僅商業發達，更成為北魏、北齊以至於隋、唐等朝的

佛教要地，有不少本地與外來的高僧。見杜斗城，《敦煌五臺山文獻校錄研

究》，頁 157-168。

〈3〉 上黨：郡名。北周時領四縣，屬潞州。隋開皇初廢郡，大業初復置，治今山西

省長治市。唐武德元年改為潞州。見倉本尚德主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉

譯注（五）〈釋慧瑱傳〉〉，頁 152，注 4。

○原文一

釋僧昕，潞州〈2〉上黨〈3〉人。
自騖〈4〉道〈5〉法津〈6〉，周聽
大小，逮〈7〉諸禪律，莫不登臨
〈8〉。傾渴身心，無席不赴，而
導戒〈9〉愚智，衆通〈10〉諠靜
〈11〉。昕一其正度，恭慎橫經
〈12〉，聆其披析，曾不忽忘。

●譯文一

釋僧昕，潞州上黨郡人氏。自從他開始追求佛

法真諦，就廣泛聽取大、小二乘，及至禪法、

律學，沒有不加以觀覽（學習）的。他的身心

急切渴望，沒有法席不前往，而開導講說戒律

時有的愚笨、有的聰慧，道俗眾人有的吵鬧、

有的安靜。僧昕始終秉持正確的態度，謙恭謹

慎學習，聆聽他們的分析，未曾忽視遺忘。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

246

〈4〉 騖：【初】「驚」。騖有追求、追逐之意。宋．洪興祖撰，白化文等點校，《楚辭

補注》卷八〈九辯〉：「乘精氣之摶摶兮，騖諸神之湛湛。」（頁 196）

〈5〉 道：通「蹈」，赴也。此處用以形容求法之積極。

〈6〉 法津：津，【興】「律」。意謂佛法。唐．道宣，《續高僧傳》卷一〈譯經篇初．

僧伽婆羅傳〉：「僧伽婆羅，梁言僧養，亦云僧鎧，扶南國人也。幼而頴悟，早
附法津，學年出家。」（T50n2060_001：0426a3-4）

〈7〉 逮：【剛】「遠」。

〈8〉 登臨：登山臨水，也指游覽。《隋書》卷七五〈儒林傳．劉炫〉：「觀省野物，

登臨園沼，緩步代車，無罪為貴」。此處可以用來比喻學習。

〈9〉 戒：【初】【趙】「㦯」，通「或」；【宮】【宋】「或」。《釋氏六帖》相應處亦作

「或」，見參校文獻一。今按「戒」與「或」二字異寫時形近，似易致誤，唯從

前後文義或版本用字，仍以「戒」字為佳。

〈10〉 眾通：疑為「眾通道俗」之略，即兼有道俗在內的眾人。唐．道宣，《續高僧

傳》卷二一〈明律上．釋法超傳〉：「普通六年，遍集知事及於名解，於平等殿

勅超講律。帝親臨座聽受成規，以眾通道俗，恐陷於愆目，但略舉剛要宣示宏
旨。」（T50n2060_021：0607a22-25）

〈11〉 靜：【剛】「諍」。

〈12〉 橫經：受業學習或讀書。《舊唐書》卷一六九〈李孝本傳〉：「雖終日橫經，連

篇屬思，但得好文之譽，庸非致治之先。」

○原文二

初，衆見其低目寡〈13〉言，絕杜
論道，皆号為「曚〈14〉叟」也。
後有智者問其文理〈15〉，咸陳深
奧，輕浮章句〈16〉，略不預懷。
有問其故，答曰：「勿輕未〈17〉
學，妙德常藏〈18〉。惟夫〈19〉大
覺〈20〉，方能靜照。盛德明約，
可無細瑕；愚師軌物，時有通悟。

唯〈21〉自〈22〉兩明〈23〉殷鑒，
方取會通〈24〉，不得以法累人，
致乖祗奉！」

●譯文二

起初，眾人看他雙眼低垂而沉默，拒絕談論

佛法，都叫他「曚叟」。後來有智者向他詢問

（佛經的）文句及義理，他都能陳說高深難解

的部分，對於輕率的章句訓詁，完全不去關

心。有人問他原因，他回答說：「不要輕視沒

有學習佛法的人，美好德行常常藏在他們心

中。只有佛陀才能清靜觀照。高僧大德清楚

約束，可以沒有細小的缺點；愚昧師長軌範

事物，有時通達領悟，只有從愚智兩明對照

反省，才能得到會合疏通，不能受世間法的

約束，導致背離敬奉。」



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

247

【注釋】

〈13〉 寡：【興】「宣」。

〈14〉 曚：【宮】【宋】【磧】「朦」。【郭】出校說明【再】【趙】二本用字有別，卻未

校改。今據早期諸本回改。按「曚」與「朦」，一指太陽將出的光線暗淡貌，一

謂月色昏暗不明貌，意思相近而非等同，似更與意為目盲的「矇」字有別。

〈15〉 文理：文句及義理，文理融會貫通，經義乃明。梁．慧皎，《高僧傳》卷五〈義

解二．釋道安〉：「序致淵富，妙盡深旨，條貫既敘，文理會通，經義克明，自

安始也。」（T50n2059_005：0352a26-27）

〈16〉 章句：代稱章句訓詁或字辭解釋。唐．道宣，《續高僧傳》卷九〈義解篇五．

釋靈裕傳〉：「意存綱領，不在章句，致有前後重解，言義不同。亡筌者會其

宗歸，循文者失其宏趣。」（T50n2060_009：0495c24-26）《續高僧傳》卷一○
〈義解篇六・釋淨願傳〉：「又聽《十地》、《華嚴》及諸小論，末師准《攝論》，

綱紐章句，並通了談，對課篤形。有鑽注聖言，依解製節，廣流章疏。」

（T50n2060_010：0504b8-10）此外，又可用指文章。見郭珮君主譯，〈《續高僧
傳》〈感通篇〉譯注（四）〈釋圓通傳〉〉，頁 146，注 7。

〈17〉 未：【郭】出校提到【再】【趙】二本作「末」。另按佛典中常見勿輕或不輕「未

學」用例，意在告戒不可輕生慢心。隋．慧遠，《維摩義記》卷四：「三，不輕

未學，敬學如佛，是離慢心。情無慢高，故能接化。」（T38n1776_004：
0506b20-21）

〈18〉 藏：【剛】【趙】【宋】【磧】「箴」。【郭】從底本而未出校，今據諸本及前後文

義改。

〈19〉 惟夫：【磧】「夫惟」。【郭】出校提到【興】【再】【趙】三本用字有別，卻未校

改。今據諸本回改。

〈20〉 大覺：指佛陀。唐．法琳，《辯正論》卷六〈內九箴篇第六．內建造像塔指

二〉：「夫佛陀者，漢言大覺也。」（T52n2110_006：0530c8-9）

〈21〉 唯：【興】【初】【再】【趙】「惟」。【郭】未出校，或以二字可以通同。

〈22〉 自：【宋】【磧】「目」。【郭】據【興】【再】【趙】校改，茲從之。

〈23〉 兩明：即前文所謂盛德與愚師二者，作為愚智兩明的對照。唐．道宣，《四分

律刪繁補闕行事鈔》卷中〈懺六聚法篇第十六〉：「一出一入，條然自分；愚智

兩明，虛實雙顯。」（T40n1804_002：0096b22-23）



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

248

〈24〉 通：【剛】【興】【初】【再】【趙】【宮】—。【郭】未出校。此處倘少「通」字，

似乎不易理解，茲仍從【宋】【磧】二本。《釋氏六帖》相應處亦有「通」字，

可供參照。見參校文獻一。

【注釋】

〈25〉 周滅二教：指北周武帝（560-578在位）禁毀佛、道二教事。建德六年（577），
北周滅北齊，在原齊境內推行禁佛令。見顏娟英、許正弘主譯，〈《續高僧傳》

〈感通篇〉譯注（四）〈釋圓通傳〉〉，頁 158，注 93。本傳傳主原在北齊轄下，
可能是於國亡之後，被迫隱居泰山。

〈26〉 泰山：位於今山東省泰安市境內，係中國古代五岳之首。見鄭雅如主譯，〈《續

高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋慧重傳〉〉，頁 162，注 15。北齊滅亡後，北
周在齊境滅佛，僧人有的逃往南陳，更多的是避居山川林澤，特別是以太行山

和泰山為主。見劉林魁，〈北周滅佛後佛教的復興歷程〉，頁 22。

〈27〉 從：【興】「 」，疑即「後」字。

〈28〉 遠公：指隋代義學名僧慧遠（523-592），為「隋朝三大師」之一。慧遠，俗姓
李，祖籍敦煌（治今甘肅省敦煌市），遷居上黨高都（治今山西澤州縣東北）。

十三歲出家，二十歲受具戒，入北齊沙門統法上（495-580）門下。北周武帝
滅佛時，勇於當庭抗辯，後隱居汲郡（治今河南衛輝西南）西山，不廢法事。

隋初，文帝授為洛州沙門都。開皇五年（585），回鄉傳法，並在上黨停留數
月。開皇七年，奉詔入住京師大興善寺，旋即移居淨影寺，世稱「淨影慧

遠」。四方從學弟子甚眾，名僧輩出。開皇十二年卒。慧遠當初帶領十大高足

○原文三

暨周滅二教〈 25〉，逃隱泰山
〈26〉。大隋開法，還歸聽習，遊
步洛下，從〈27〉學遠公〈28〉，
《十地》〈29〉、《涅槃》〈30〉，咸究
宗領〈31〉。後入關〈32〉，住興善
寺。體度高爽，不屈非濫〈33〉。
時復談講〈34〉，辯詞〈35〉迅舉，
抑揚有度。至於僧務營造，情重

勤劬〈36〉，躬事率先，擔〈37〉摙
運涉。

●譯文三

等到北周禁滅佛、道二教，僧昕逃避隱匿至

泰山。隋朝重新開始弘揚佛法，他返回聽講

學習，到洛陽遊學行走，師從慧遠，對《十

地》、《涅槃》兩部佛經都參究宗旨要義。後來

進入關中，住在興善寺。他的風度高潔豪

爽，不順從胡作非為。有時又談說講論（佛

法），他辯論的言詞反應快速，聲調高低適

度。至於僧人事務與營建工程，他重視辛勤

勞累的態度，親身從事作為表率，擔負肩

挑，運送跋涉。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

249

與常隨學士前往長安，本傳傳主即為其一。概見藍吉富，《隋代佛教史述論》，

頁 196-206；杜斗城，〈釋慧遠〉。關於隨慧遠入長安的十弟子、重要門徒及法
孫，考詳賴永海主編，《中國佛教通史．第五卷》，頁 144-162。

〈29〉 十地：指《十地經》。見林聖智主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋明

誕傳〉〉，頁 147，注 5。

〈30〉 涅槃：即《大般涅槃經》。見林聖智主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）

〈釋明璨傳〉〉，頁 153，注 5。慧遠生前最為當世推重者為其涅槃義學，時人遊
於門下者，大多精通《涅槃經》，其次才是《十地》等經論。見藍吉富，《隋代

佛教史述論》，頁 203-204。

〈31〉 宗領：經典的要旨。唐．道宣，《續高僧傳》卷一一〈義解篇七・釋明舜傳〉：

「時沙門慧乘，辯抗淮陽，義歸有敘，從舜指摘《大論》，定其宗領。」

（T50n2060_011：0511a3-5）

〈32〉 關：【宮】【宋】【磧】「䦕」，同「閛」，形容開關門聲。「䦕」字與「關」字異體

形近，或係訛寫。

〈33〉 濫：【興】【初】【趙】【宮】「監」。

〈34〉 講：【剛】—。

〈35〉 詞：【剛】【興】「調」。

〈36〉 劬：【初】【再】【趙】「切」，【宮】「砌」。「切」字在此亦可通解，「勤切」意謂

殷切的關懷。

〈37〉 擔：【初】「搭」。

○原文四

仁壽中歲〈38〉，置塔毛州〈39〉護
法寺〈40〉，下勑令送〈41〉。初至公
館〈42〉，有沙門曇義〈43〉者，高
行名僧，聞諸舍利皆放光明〈44〉，
「我等罪業〈45〉，一無所現〈46〉」，
即解衣為懺，燒指為燈〈47〉，竟夕
供養〈48〉。明旦出光，通屬人物。
又出金瓶〈49〉，迴旋行道〈50〉，青
赤白〈51〉光，三色流照，經于信宿
〈52〉，其光乃隱。

●譯文四

仁壽年間（二年），在毛州護法寺建造舍利

塔，下達敕令命（僧昕）護送（舍利）。剛到

公館，有位沙門曇義，是以高尚品行著名的

僧人，聽說各州舍利都有放射光亮，（由於）

「我們造下的罪業，（舍利）完全沒有顯現

（光相）」，就脫去衣物舉行懺法，燃燒手指

作為燈火，徹夜供養。天亮以後（舍利）發

出光芒，通明照亮所有人物。（舍利）又飛

出金舍利瓶外，回旋遶塔，有青、赤、白三

色光輝照耀，經過兩三天，光芒才消失。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

250

【注釋】

〈38〉 仁壽中歲：據《廣弘明集》卷一七載，隋文帝敕令毛州在內的五十一州建塔，

時為仁壽二年（602）正月二十三日。見許正弘主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉
譯注（十一）〈釋僧世傳〉〉，頁 160，注 7。又，有學者統計仁壽年間參與隋文
帝分舍利建塔的高僧，出自以涅槃學名世的慧遠僧團者泰半，本傳傳主即為其

一。見聶靖，〈隋仁壽年間大興城的寺院與僧團〉，頁 138-140。

〈39〉 毛州：北周大象二年（580）分相州置，治陽平郡（今河北館陶）。隋大業初
廢。唐武德時復置，轄境包括現河北館陶、臨西與山東臨清、冠縣，等等。見

《周書》卷八〈靜帝紀〉；《隋書》卷三○〈地理志中．兗州．武陽郡．館陶〉；

《舊唐書》卷三九〈地理志二．十道郡國二．河北道．魏州雄．館陶〉。

〈40〉 護法寺：其寺似僅見載於本傳，餘則不詳。

〈41〉 令送：【再】＋「舍利」。【郭】據【再】校補，今以其餘諸本俱無，可刪。本卷

所見「下勑令送」云云另有二處，亦無「舍利」二字，可為旁證。

〈42〉 初至公館：舍利係於仁壽二年二月二十七日送到毛州，道宣《廣弘明集》卷一

七〈佛德篇第三之三〉引錄進奏的表文：「其日即依式安置。一切男女皆發菩

提心，競趣歸依。瘂者能言，攣躄之人悉皆能行。」（T52n2103_017：
0218c22-24）

〈43〉 曇義：其人行事似僅見載於本傳，餘則不詳。

〈44〉 聞諸舍利皆放光明：仁壽元年與二年所謂各州舍利放光及種種靈瑞，最為集中

的記述，可見王邵撰〈舍利感應記〉，以及隋安德王楊雄（542-612）領銜所上
〈慶舍利感應表〉。兩文俱收入道宣《廣弘明集》卷一七〈佛德篇第三之三〉

（T52n2103_017：0213b25-0221a6），茲不贅引。關於《廣弘明集》卷一七各種
版本的校勘與說明，參見河上麻由子，〈『広弘明集』卷一七について〉。

〈45〉 罪業：佛教語，既謂身、口、意所造各種輕重罪惡之業，也泛指應受惡報的罪

孽。北涼．曇無讖譯，《大般涅槃經》卷二○〈梵行品第八之六〉：「一切眾生

所作罪業凡有二種：一者輕，二者重。若心口作則名為輕，身口心作則名為

重。」（T12n0374_020：0483c02-04）

〈46〉 現：【剛】【興】「見」。在此可指舍利未曾放光，或亦可解作現報。佛教謂現世

所作善惡之業，現世即得報應。梁．僧祐，《弘明集》卷五〈遠法師．三報

論〉：「《經》說業有三報：一曰現報，二曰生報，三曰後報。現報者，善惡始

於此身，即此身受。」（T52n2102_005：0034b04-05）



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

251

〈47〉 燒指為燈：燈，【興】「燒」。南朝劉宋至五代時期，燒身作為修行法門，親身實

踐者不少。燒身之前，往往以燒指或燃臂為開端。燒身、燒指或燃臂以修往生

的依據，源自《妙法蓮華經》卷六〈藥王菩薩本事品第二十三〉，有云：「作是供

養已，從三昧起，而自念言：『我雖以神力供養於佛，不如以身供養。』……以

神通力願而自然身，光明遍照八十億恒河沙世界。」（T09n0262_006：0053b04-

10）「宿王華！若有發心欲得阿耨多羅三藐三菩提者，能燃手指，乃至足一指，
供養佛塔，勝以國城、妻子，及三千大千國土、山林河池、諸珍寶物，而供養

者。」（T09n0262_006：0054a12-16）另參劉亞丁，《佛教靈驗記研究：以晉唐
為中心》，頁 136-138；嚴耀中，《佛教戒律與中國社會》，頁 237-241。

〈48〉 供養：又稱供施、供給，或略稱供。意謂供給資養，即以飲食、衣服等供給佛

法僧三寶以及父母、師長、亡者。經論所謂供養隨供養物或方法、對象而有不

同。後魏．菩提流支等譯，《十地經論》卷三〈初歡喜地〉，提及三種供養，有

云：「一者，利養供養，謂衣服、臥具等；二者，恭敬供養，謂香花、幡蓋等；

三者，行供養，謂修行信戒行等。」（T26n1522_003：0138b13-15）

〈49〉 金瓶：隋文帝瘞藏舍利，一般採取套合方式，亦即石函內置銅函，再內藏琉璃

瓶、金瓶，後置舍利於瓶內。見許正弘主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十

一）〈釋僧世傳〉〉，頁 162，注 22。

〈50〉 行道：排列成行以繞行禮拜，一般指繞佛、繞堂而言。古代印度禮法，凡遇尊

敬禮拜，多行右繞佛像或佛塔的禮法。見佛光大辭典線上版之「行道」條。此

處概指舍利飛翔而繞行舍利塔。

〈51〉 青赤白：青、黃、赤、白四種為佛教所謂本色，稱為四顯色。婆藪盤豆造，

陳．真諦譯，《阿毘達磨俱舍釋論》卷一〈釋論中分別界品第一〉：「此中偈曰：

色二。釋曰：一顯色、二形色。顯色有四種，謂青、黃、赤、白，餘色是此四

色未異。」（T29n1559_001：0163a15-16）下文特別突出「赤光」，或許與隋代
「以火德為赤帝天子」有關（《隋書．王劭傳》）。

〈52〉 信宿：謂兩三日。《後漢書》卷六○下〈蔡邕傳〉：「董卓一旦入朝，辟書先下，

分明枉結，信宿三遷。」

○原文五

四月七日，初夜〈53〉放光，赫赤欲
〈54〉然，滿佛堂內，須臾出戶，流
照四檐〈55〉。將入函時〈56〉，又放
赤光，烈盛逾日。通夜又放〈57〉，
照于函內。四月十日，天花〈58〉如

●譯文五

四月七日，初更時分（舍利）放射光明，光

色深紅像要燃燒，充滿佛堂內，片刻間射出

戶外，光輝照射四方屋簷。將要放進舍利函

時，再次放出紅光，猛烈超過日光。整個晚

上又再釋放光亮，在舍利函內照耀放光。四



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

252

【注釋】

〈53〉 初夜：猶言初更，即晚上七時至九時。《北齊書》卷三七〈魏收傳〉：「又檄梁

朝，令送侯景，初夜執筆，三更便成，文過七紙。」

〈54〉 欲：【初】【再】「欻」。

〈55〉 檐：【宮】【宋】【磧】「簷」。【郭】未出校，或因二字可以通同。今仍從早期諸

本回改。

〈56〉 將入函時：舍利預定入函的時間是四月八日午時，到時「合國化內同下舍利，

封入石函」（T52n2103_017：0217a28-b01）。

〈57〉 又放：【宋】【磧】＋「光」。【郭】出校提到【興】【再】【趙】三本無「光」字，

但未據以校刪。有無「光」字似皆不害文意，茲從諸本刪。

〈58〉 天花：中國佛教典籍屢見「天花」一詞，屬於獨特的祥瑞。見劉亞丁，〈「天

花」源流考釋〉。

〈59〉 收：【初】【再】【趙】「 」，疑為「收」字異寫。

〈60〉 遍：【剛】【興】—。

〈61〉 函忽：【剛】「遂」。

〈62〉 青琉璃：琉，【剛】【興】「瑠」。琉璃為佛教七寶之一，係一種青色寶石，具有
晶瑩剔透、發光、堅固與同化等特色。唐．慧琳，《一切經音義》卷一〈大般

若波羅蜜多經第四十九卷．吠瑠璃〉：「其寶青色，瑩徹有光，凡物近之，皆同
一色。帝釋髻珠，云是此寶。天生神物，非是人間鍊石造作、焰火所成瑠璃
也。」（T54n2128_001：0317b06）

雪，從空亂下，五色相間，人皆

收〈59〉得。又感異香，微風普遍
〈60〉，熏塞寺內。其函忽〈61〉變
為青琉璃〈62〉，內外通徹，人以
白綾周迊〈63〉數重，漫覆其函。
又加塼〈64〉累，灰泥其上，尋照
其泥，還如函色。又灰泥上畫作

十花，飾以金薄，及成就後，唯

一金色，餘花〈65〉皆采〈66〉。

月十日，天花如雪般從空隨意降下，五種顏色

相互間雜，眾人都有收取。又再感受到奇異香

味，經微風普遍吹播，香氣充塞佛寺。舍利石

函突然變成青琉璃，裡外通明瑩澈，人們用白

色絲綾周圍環繞數層，完全包覆石函。復又

（在石函上）疊加磚石，塗上灰泥，不久看到

灰泥就（變的）像是舍利石函的顏色。又在灰

泥上畫出十朵花，用金箔裝飾，等到完成後，

只有一朵金色，其餘花朵都是彩色。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

253

〈63〉 迊：【宮】【宋】【磧】「帀」。【郭】未出校，或因二字可以通同。今仍從早期諸本
回改。

〈64〉 加塼：【剛】「如軌」，【興】「加 」，【初】「如甎」，【再】【趙】「加甎」，【宮】
「如塼」。

〈65〉 花：【興】【宮】【宋】【磧】「華」。【郭】出校提到【再】【趙】二本用字有別，但

未校改。今按二字雖可通同，但據諸本及前後文義（前有十「花」云云），似仍

以「花」字為是。

〈66〉 采：【宮】【宋】【磧】「彩」。【郭】未出校，或因二字可以通同。今仍從早期諸本

回改。

○原文六

未下塔前，有張世謙〈67〉者〈68〉，
清信士〈69〉也。常持八戒〈70〉，遠
〈71〉離妻孥。靜室〈72〉誦經，乃聞
轝〈73〉所梵讚之聲，出戶看之。見有
群僧，各執香花，遶旋〈74〉供養，迫
之遂失。又見天人〈75〉，持諸幡蓋
〈76〉，及以香花〈77〉，東南〈78〉飛
來，當于塔上，變成〈79〉大雲，旋空
良久。又〈80〉見百餘沙門，在塔基
〈81〉上，執箒〈82〉輦土，以陪增者
〈83〉。比及明晨，寂無所見。時經
〈84〉夏暑，土地乾燥，人皆思雨，應
念即〈85〉降，三四寸許，川野除煩。
沙丘縣〈86〉民路如意〈87〉者，迴心
信佛，望見光相〈88〉，路雖遠映
〈89〉，舉目徹見寺僧五人在佛堂內。
又聞塔邊音樂讚歎〈90〉，聲極亮〈91〉
遠。重雨天花〈92〉，滿四十〈93〉里，
塔基倍多。

昕慶斯衆瑞，即具表聞〈94〉。晚還資
業，不測其卒。

●譯文六

還沒埋入舍利塔前，有名為張世謙的人，是

位清信士。時常持守八戒，遠離妻兒。他在

靜室誦讀佛經，竟然聽到放置舍利輦輿的地

方有梵音詠讚的聲音，出門查看。看見有群

僧人，各自拿著香花，環繞供養，靠近他們

就消失了。又看見諸神，手持衆多幡蓋，以

及香花，從東南方飛來，停在舍利塔上，變

成大雲，盤旋空中很久。又再看見百餘位沙

門，在舍利塔基上，拿著箕帚運土，用來疊

蓋增建。等到明天早上，什麼都看不到。當

時已是炎熱的夏季，土地乾旱，人們都想要

下雨，隨應念想就降下約略三、四寸的雨

水，使鄉野消除煩燥。

沙丘縣民有名為路如意的人，改變心意信奉

佛法，遠遠看見佛光，路途雖然遙遠而有遮

蔽，抬眼就能清楚看到在佛堂內有五名寺中

的僧人。又聽到舍利塔邊音樂讚歎，聲音非

常響亮高遠。多重降下天花，滿佈四十里，

在舍利塔基處更是加倍增多。

僧昕慶幸這些眾多靈瑞（的顯現），就上表

奏聞。晚年繼續從事舊業，不知他的卒年。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

254

【注釋】

〈67〉 張世謙：張，【興】「 」。此人行事似僅見於本傳，其餘不詳。

〈68〉 者：【初】【再】【趙】【宮】—。

〈69〉 清信士：梵語優婆塞之意譯，指已皈依三寶的在家男性佛教信徒。唐．玄應，

《一切經音義》卷二一〈大菩薩藏經第三卷．鄔波索迦〉：「或言優波娑迦，近

是也。舊言優婆塞者，訛也。此云近善男，亦云近宿男，謂近三寶而住宿也。

或言清信士、善宿男者，義譯也。」（C057n1163_021：0066b10-13）

〈70〉 八戒：八戒為八關齋戒簡稱，為在家眾於特定日期精進修行時遵守。見許正弘

主譯，〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（二）〈釋僧融傳〉〉，頁 143，注 24。

〈71〉 遠：【興】—。

〈72〉 靜室：原是道教徒向諸神祈禱、懺悔，以及用來修習道術的宗教性場所，後則

代指寺院住房或隱士、居士修行的房室。逯欽立輯校，《先秦漢魏晉南北朝

詩．北周詩卷四．庾信三．詠畫屏風詩二十五首》：「洞靈開靜室，雲氣滿山

齋。」（頁 2398）另參吉川忠夫，〈「靜室」考〉。

〈73〉 轝：【剛】「與」，【興】「輿」。

〈74〉 遶旋：【興】「遠施」。

〈75〉 天人：指住天界的有情，又作天眾。天人歡喜佛事，常奏天樂，散天花，飛行

於虛空，另有飛天之稱。姚秦．鳩摩羅什譯，《妙法蓮華經》卷五〈如來壽量

品第十六〉：「我此土安隱，天人常充滿。……諸天擊天鼓，常作眾伎樂，雨曼

陀羅花，散佛及大眾。」（T09n0262_005：0043c07-11）

〈76〉 幡蓋：幡幢華蓋，作為供養寶塔的物品之一。姚秦・鳩摩羅什譯，《妙法蓮華

經》卷四〈見寶塔品第十一〉：「爾時佛前有七寶塔……其諸幡蓋，以金、銀、

琉璃、車 、馬腦、真珠、玫瑰、七寶合成，高至四天王宮。三十三天雨天曼

陀羅華，供養寶塔。餘諸天、龍、夜叉、乾闥婆、阿修羅、迦樓羅、緊那羅、

摩睺羅伽、人非人等，千萬億眾，以一切華、香、瓔珞、幡蓋、伎樂，供養寶
塔，恭敬、尊重、讚歎。」（T09n0262_004：0032b17-27）

〈77〉 花：【宮】【宋】【磧】「華」。【郭】出校提到【興】【再】【趙】三本用字有別，

但未校改。今據早期諸本回改。

〈78〉 東南：此處從東南方飛來之天人所指不詳，但相傳在東南方是天冠菩薩住處。

東晉．佛馱跋陀羅譯，《大方廣佛華嚴經》卷二九〈菩薩住處品第二十七〉：



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

255

「東南方有菩薩住處，名『枝堅固』，過去諸菩薩常於中住。彼現有菩薩，名

『天冠』，有一千菩薩眷屬，常為說法。」（T09n0278_029：0590a6-8）

〈79〉 成：【剛】【興】「城」。

〈80〉 又：【興】—。

〈81〉 塔基：隋仁壽年間奉安舍利所造諸塔，今已無一存世。唯據學者研究，諸塔應

該都是木造，塔體規模較小。全塔建在兩層石臺塔基上，塔基四面設有臺階。

今將學者嘗試復原的隋舍利塔相關圖式，作為圖一至三，迻錄如下，俾供參

考。

〈82〉 箒：【剛】「箕」。

〈83〉 以陪增者：在既有佛塔上重新覆蓋增建。唐．玄奘譯，辯機撰，《大唐西域記》

卷二〈健馱邏國〉：「周小窣堵波，更建石窣堵波，欲以功力彌覆其上。隨其數

量，恒出三尺，若是增高，踰四百尺，基趾所峙，周一里半，層基五級，高一

百五十尺，方乃得覆小窣堵波。」（T51n2087_002：0879c26-29）

〈84〉 經：【剛】【興】—。

〈85〉 即：【剛】【興】「既」。

〈86〉 沙丘縣：隋開皇十六年（596），析臨清縣西置，治今河北臨西縣西。屬貝州。
大業二年（606），併入臨清縣。唐武德四年（621），復析臨清縣置，屬毛州。
《隋書》卷三○〈地理志中．冀州．清河郡．臨清〉；《舊唐書》卷三九〈地理

志二．十道郡國二．河北道．魏州雄．館陶〉。

〈87〉 路如意：此人行事似僅見於本傳，其餘不詳。

圖一：隋舍利塔首層平面圖 圖二：隋舍利塔剖面圖 圖三：隋舍利塔透視圖

（引自：張馭寰，〈關於隋朝舍利塔的復原研究〉，頁 16-17）



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

256

〈88〉 光相：放光的瑞相。梁．慧皎，《高僧傳》卷一〈譯經上．康僧會〉：「舍利威

神，豈直光相而已，乃劫燒之火不能焚，金剛之杵不能碎。」（T50n2059_001：
0325b28-29）

〈89〉 遠映：從沙丘縣治至毛州州治，以今日而言，約有五十公里的路程。

〈90〉 讚歎：讚，【剛】【興】「贊」；歎，【剛】【興】【初】【再】【趙】「嘆」。

〈91〉 亮：【剛】【興】「高」。

〈92〉 重雨天花：前文提到四月十日降下天花如雪，此處「重雨」，疑即今存毛州所上

舍利感應表節文所云：「四月十二日，天雨金、銀華落。」（T52n2103_017：
0218c25-26）

〈93〉 四十：【剛】【興】「卌」。

〈94〉 即具表聞：今存毛州所上舍利感應表節文，見於道宣《廣弘明集》卷一七〈佛

德篇第三之三〉。前文各注已分別徵引，為便參照，茲再錄全文如次：「舍利二

月二十七日到州，其日即依式安置。一切男女皆發菩提心，競趣歸依。瘂者能
言，攣躄之人悉皆能行。石函乃變如琉璃，內外明徹。四月十二日，天雨金、

銀華落，表送奉獻。」（T52n2103_017：0218c22-26）

參校文獻

一、五代．義楚集，《釋氏六帖》，卷一一，〈神通化物部十六．僧昕蒙叟〉

潞州上黨人。自務
・
道法律

・
，周聽大小，建諸神

・
律，莫不登臨。傾渴身心，無席

不赴，而導或
・
愚智，衆通諠靜。听

・
一其正度，恭慎橫經，聆其折

・
枝
・
，曾不忽

忘。初，衆見其低目寡言，絕杜論道，皆號為「蒙
・
叟」。後有智者問其深

・
理，咸

歎
・
玄
・
奧，輕浮章句，略不預懷。有問其故，答曰：「勿輕末

・
學，妙德常箴

・
。惟

・
夫
・

大覺，盛德明約，可無細瑕。愚師範
・
物，時有通悟，唯

・
目
・
兩明殷鑒，方取會

通，不得以法惑
・
人，致乖祇奉！」後住太

・
山。送舍利毛州，大有靈異，灰土

・
化

成寶等。（B13n0079_011：0235a13-15）

說明：《釋氏六帖》是一部重要的佛教類書。該書第五、六兩帖摘錄《高僧傳》、

《續高僧傳》與《大唐西域求法高僧傳》三書，可謂三書的刪節本，有助於

考察三書的早期面貌。見錢汝平，〈宋本《釋氏六帖》所引《續高僧傳》

考〉，頁 110-115。今次所譯注之僧昕傳，似未見他書引錄，《釋氏六帖》成
書雖在唐代以後，但其轉載者或尚具參校價值。

・



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

257

引用書目

傳統文獻

宋．洪興祖撰，白化文等點校，《楚辭補注》，北京：中華書局，1983。
逯欽立輯校，《先秦漢魏晉南北朝詩》，北京：中華書局，1983。

近人論著

山崎宏

1967 〈隋の大興善寺〉，氏著，《隋唐佛教史の研究》，京都：法藏館，頁
66-89。

王亞榮

1990 〈大興善寺與隋代佛教〉，隋唐佛教學術討論會編，《隋唐佛教研究論

文集》，西安：三秦出版社，頁 6-29。
吉川忠夫

1987 〈「靜室」考〉，《東方學報》59：125-162。
杜斗城

1983 〈釋慧遠〉，《敦煌學輯刊》創刊號（總 4）：144-150。
1991 《敦煌五臺山文獻校錄研究》，太原：山西人民出版社。

林聖智主譯

2023 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋明誕傳〉〉，《古今論衡》41：
146-151。

2023 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋明璨傳〉〉，《古今論衡》41：
152-159。

河上麻由子

2017 〈『広弘明集』卷一七について〉，《日本古写経研究所研究紀要》2：
29-51。

倉本尚德主譯

2020 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（五）〈釋慧瑱傳〉〉，《古今論衡》35：
152-156。

張馭寰

2001 〈關於隋朝舍利塔的復原研究〉，《故宮博物院院刊》2001.5：13-17。
許正弘主譯

2019 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（二）〈釋僧融傳〉〉，《古今論衡》32：
138-153。

2024 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十一）〈釋僧世傳〉〉，《古今論衡》42：
159-164。



︽
續
高
僧
傳
︾
︿
感
通
篇
﹀
譯
注
︵
十
三
︶

︿
釋
法
朗
傳
﹀
、
︿
釋
曇
遂
傳
﹀
、
︿
釋
曇
觀
傳
﹀
、
︿
釋
靈
達
傳
﹀
、
︿
釋
僧
昕
傳
﹀

論
衡

258

許凱翔主譯

2022 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（九）〈釋道密傳〉〉，《古今論衡》39：
214-226。

郭珮君、李志鴻、顏娟英、許正弘主譯

2020 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（四）〈釋圓通傳〉〉，《古今論衡》34：
144-165。

劉亞丁

2003 〈「天花」源流考釋〉，項楚主編，《中國俗文化研究》第 1輯，成都：
巴蜀書社，頁 176-183。

2006 《佛教靈驗記研究：以晉唐為中心》，成都：巴蜀書社。

劉林魁

2011 〈北周滅佛後佛教的復興歷程〉，《寶雞文理學院學報（社會科學版）》

31.2：19-24。
鄭雅如主譯

2023 〈《續高僧傳》〈感通篇〉譯注（十）〈釋慧重傳〉〉，《古今論衡》41：
160-165。

賴永海主編

2010 《中國佛教通史．第五卷》，南京：江蘇人民出版社。

錢汝平

2018 〈宋本《釋氏六帖》所引《續高僧傳》考〉，《江西科技師範大學學報》

2018.2：110-115。
聶靖

2017 〈隋仁壽年間大興城的寺院與僧團〉，《佛學研究》2017.2：123-145。
藍吉富

1993 《隋代佛教史述論》，臺北：臺灣商務印書館，二版。

嚴耀中

2007 《佛教戒律與中國社會》，上海：上海古籍出版社。

網路資源

CBETA中華電子佛典協會漢文大藏經 http://tripitaka.cbeta.org

中央研究院歷史語言研究所漢籍電子文獻資料庫

http://hanchi.ihp.sinica.edu.tw/ihp/hanji.htm

佛光大辭典線上版 https://www.fgs.org.tw/fgs_book/fgs_drser.aspx


